يُوميّات أحمد زَين \_ ع \_

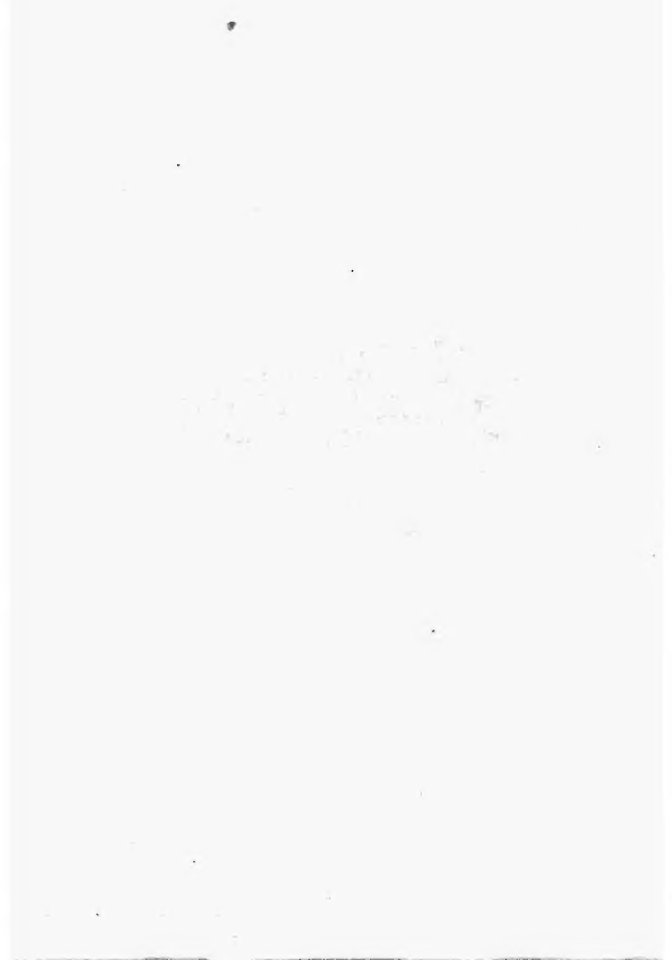
الشيخ الامِسًام

ولا المالية ال

وَقَضَايُا ٱلعَصَرُ

مِوَلار (اوعار زین

مكتبة التراث الابتلامي المت المئة دار الجيل بَيْروت ـ بِثنان



#### كلهــة النــاشر

على طريق العام والمعرفة نواصل عرض قضايا العصر ومشكلات المجتمع الاسلامى كله ورأى فضايلة العارف بالله داعية الاسلام الشيخ الامام محمد مترلى الشعراوى فيها •• وردوده المفحمة على المشككين في دين الله ، والمجترئين على شريعته •• والمجاهرين بعداوة الدين المنيف ، والمتسترين وراء أسماء اسلامية ، وليس لهم من الاسلام حظ أو نصيب • بل انهم أشد عداوة للاسلام من أعدائه الذين يشهرون حربا عليه فى كل مكان و فى كل مجال ••

ومن ناظة القول أن نقول: ان كل فكرة وامضة يبديها الامام الشعراوى تبسط أشعتها الهادية على طريق الحياة • • فمن كان مؤمنا زادته ايمانا • ومن كان جاحدا يتحاشى هذا النور خوفا من أن يحدث زلزالا يهز نفسه ، ويقوض أوهامه • •

وقد توخينا فى هدا الكتاب ـ كما توخينا فى الكتب السابقة أن نجعل الكتاب على هيئة حدوار بناء مع فضيلة العارف بالله المامنا الجليل نتناول هيه كل ما يشخل بال المسلم ، سواء كان شيخا أو شابا أو طفلا أو امرأة ، وسواء كان من ذوى النفوذ والسلطان ، أو من عامة الناس ٠٠ فلكل خاطرة تدور فى ذهن المسلم عن مشكلة دينية أو قضية عامة أو خاصة ، ويريد أن يعرف رأى الاسلام فيها ، فسوف يجد بغيته فى هذا الكتاب والكتب الأخرى التى أصدرناها لفضيلة الشيخ الامام داعية الاسلام محمد متولى الشعراوى ٠٠

ويستغنى بهذا الفكر الملهم الوهام عن اللجوء الى عشرات العلماء ومئات الكتب ٠٠

فالعملم عند امامنا قبس من نور الله ، يمنحه الله من يشما ما من يشما مباده و و لا شك أن القارئ سيحس بهذا الفيض العامر من النور ، وهو يطالع تحليل امامنا الجليل لكل مشكلة ، وتصويره الدقيق لكل قضية ، واستنباط الأحكام الفقهية من الكتاب والسمنة ، واقامة الحجة والبرهان على كل رأى بيديه ، كما يحس القارئ بأنه أمام موسوعة علمية لا حدود لأفاقها و فبينما الشيخ يتحمدث عن قضية من القضايا ، اذا به يستدل على صمحة رأيه بآيات قرآنية وأحاديث نبوية لا تخطر بأخلاد الناس ، ولا حتى العلماء أنفسهم و من م يتدرج الى ما قاله فقيه أو عالم أو حكيم و لكى يقر في الأذهان أن المعرفة كالبحر اللجى يحتاج الى غواص ماهر لاستخراج الدرر من أعماقه البعيدة ، وأغواره السحيقة و المردود و المستوية و المستوية و المستوية و المستوية و المستخراج الدرر من أعماقه البعيدة ، وأغواره السحيقة و المستوية و المستوية

وفي هـذا الكتاب طائفة جـديدة من القضايا التي تشغل بال المسلمين الآن • • وبخاصة أن هناك هجمات ضارية شرسة على الاسلام من أعدائه حينا ، ومن المسلمين المفتونين حينا آخر • • وكان لابد لصـد هذه الهجمات من عالم جليل كفضيلة الامام الشعراوي • • مسلح بالعلم والحـكمة والايمان والعقيدة • • حتى يوقف هـذا الزحف الملحد ، ويجابه هـذه الجيوش المنظمة من الملحدين • • ولهذا رأينا من واجبنا أن نسهم في هذا المعترك بسلسلة من الكتب الهادية المرشدة مستمدين العون من الله وحده ، مقيمين جسرا من التعاون والحبة والألفة بيننا وبين قرأئنا الأعزاء • •

بارك الله لنا في شيخنا ونفعنا الله بعلمه وجزاه عنا وعن الاسلام والمسلمين خير الجزاء ،،،

والله الهادي الى سواء السبيل

عبد الله حجـاج

# النعم فينا ٠٠ ولكن لا ندركها

س: هل النعم موجودة في الكون غقط ،
او موجودة غينا كذلك ، ولكننا لا ندركها ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

ليست النعم في الكون وحده ١٠٠ بل هي في كل واحد فينا ١٠٠ وان كنا لا ندركها ، لأن الانسان بطول الوقت يألف النعمة ولا يحس بأنها شيء غير عادى ٠ فكثير من الناس ١٠٠ يأخذ نعم الله عليه على أساس حق مكتسب ١٠٠ أو يعطيها ذاتية من نفسه ١٠٠ ناسيا أن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلق ١٠٠ وهو الذي أعطى ١٠٠ فالانسان له عقل يفكر له ١٠٠ ولكن هذا العقل ١٠٠ الله سبحانه هو الذي أعطاه القدرة ١٠٠ وأعطانا الدليل على ذلك ١٠٠ فخلق عددا محدودا من البشر لهم عقول ١٠٠ ولكن ليست لهم القدرة على المتفكير ١٠٠ وهؤلاء هم عدد قليل جدا بالنسبة لمحموع البشرية ١٠٠ خلقهم الله سبحانه وتعالى ليلفتنا الى أن كل شيء يعمل بقدرة الله ١٠٠ فاذا قلت أنا أفكر بعقلي وقدراتي ١٠٠ ونسيت يعمل بقدرة الله ١٠٠ فاذا قلت أنا أفكر بعقلي وقدراتي ١٠٠ ونسيت الله ثم رأيت انسانا مثلك ١٠٠ له عقل مثلك ١٠٠ ولكنه غير قادر على التفكير ولا التمييز ١٠٠ تذكرت أن المسألة ليست ذاتية منك ١٠٠ ولكنهان قدرة من الله سبحانه وتعالى ١٠٠ له على هذه اللفتة تعيدك الى الايمان

مرة أخرى • • وفى نفس الوقت فان الذى خلقه الله سبحانه وتعالى بعقل غير قادر على التفكير ولا التمييز (كالمجنون) • • أسقط عنه التكليف وجعل دخوله الجنة بلا حساب تعويضا له عن ذلك • • وهكذا شاء عدل الله اذا سلب ميزة من بشر • • أن يعطيه بدلا منها ميزات •

. . . . . . . . . . .

الحكمة من التحير في آيات الله في الكون

س : لماذا المرنا الله بأن نتدبر في الله الله وتدرته أ

## ويجيب فضيلة الامام:

ان الله سبحانه وتعالى فى كل رسالاته السماوية طلب منا أن نتدبر فى الكون ٥٠ وأن نبحث عن آيات الله ٥٠ لماذا يأمرنا الله بهذا ٥٠ لو أن فى هـذا الكون دليلا واحدا على عدم قدرة الله ووحدانيته ٥٠ لما أمرنا الله أن نتدبر فى الكون ٥٠ وأن نتدبر فى أنفسنا ٥٠ لماذا ؟ لأن الذى يعرض عليك شيئا فيه أدنى شك ٥٠ لا يقول لك أفحصه جيدا ٥٠ وانما يحاول بشتى الطرق أن يجذب انتباهك عن هذا الشى الذى تنظر اليه حتى لا تتبين فيه أى نقص أو عيوب ١ أما الذى يقول لك تدبر وفكر وانظر ٥٠ فهو موقن من اتفاق العمل ٥٠ ولذلك يريدك أن ترى الابداع والاتفاق الموجود ٥٠ وأن تشهده لتعرف قيمة وروعة الخسلة ٥٠

ولأضرب مثلا بسيطا يقرب ذلك الى الأذهان ١٠٠ اذا دخلت لتشترى أي شيء في هدده الدنيا ١٠٠ وجاء اليك صاحب الشيء أو صانعه ١٠٠ فهو

اما أن يكون أحد أمرين: أن يكون الشيء متقنا اتقانا بديعا وحينئذ يقول لك صانعه افحصه جيدا ١٠ فاذا فحصته مرة ١٠ طلب منك أن تفحصه مرات ومرات ١٠ لا اذا ٤ ١٠ لتتبين دقة الصنع وتعرف كمال الشيء ١٠ فاذا انتهيت من فحصه قال لك افحصه مرة أخرى ١٠ وهكذا يظل يطلب منك أن تفحص الشيء مرات ومرات ١٠ واما أن يكون الشيء فيه عيوب ١٠ والصانع يحاول أن يغشك ويخدعك ١٠ حينئذ يفعل كل ما يستطيع من الحيل ليأخذ انتباهك عما في يدك ١٠ حتى لا تتبين عيوبه أو النقص الذي فيه ١٠٠

والله سبحانه وتعالى يطلب منا فى قرآنه الكريم أن نتدبر الخلق ونتدبر الكون ٥٠ ويقول ان فى هـذا الكون آيات بينات ٥٠ وأن فى خلقكم وخلق السمرات والأرض آيات بينات ٥٠ وفى أنفسكم ويقول سبحانه وتعالى : « سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحـق » ٠

اذا لم يكن قائل هـذا الكلام هو خالق الكون وخالق البشر وعالما بأسرار كل شيء ١٠٠ أغلا يخشي أن تكون هناك عيوب ونواقص وأشها بأسرار كل شيء ١٠٠ أغلا يخشي أن تكون هناك عيوب ونواقص وأشها لا يعرفها قد يأتي التدبر فيها بنتيجة عكسية ١٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى هو الخالق ١٠٠ وهو القائل ١٠٠ وهو العالم ١٠٠ وهو يعرف دقه ما خلق ١٠٠ ولذلك يقل تدبروا في الكون ١٠٠ انظروا فيه ١٠٠ ستجدون آياتي واعجاز خلقي وقدرتي ١٠٠ انظروا في أنفسكم ١٠٠ ويؤكد سبحانه وتعالى «سنريهم أياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق » ١٠٠ أي آيات تلك التي يتحدث عنها الله سبحانه وتعالى ١٠٠ ويتحدي بها ١٠٠ الا اذا كان قد خلقها بقدرة واعجاز ١٠٠

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

#### قسدرة الله تذكرنا دائما بالاسانة

س : احیانا تشخفنا امور دنیانا . . فاذا بنا فجاة نحس بزوال نعبة من نعم الله ، فنفزع الیه سیجانه وتعالی . . ما رای فضیلتکم ؟

#### ويجيب فضيلة الامام:

نعم ١٠٠ ان الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا \_ ونحن نقدم على الأعمال \_ ألا ننسى الأمانة التى حملناها ١٠٠ وأن نعرف أنه قائم عليها ١٠٠ فاذا نسيناها جاءت قدرة الله لتذكرنا بذلك ١٠٠ فقذهب النعم عنا ١٠٠ وتضييق الدنيا في وجوهنا ١٠٠ وقد نكون من أغنى أهل الأرض ١٠٠ ولكتنا نعيش عيشة ضنكا ١٠٠ لا نتمتع بشيء من النعم التي جعلنا الله مستخلفين فيها ١٠٠ تماما كذلك الانسان المريض الذي توجد أمامه النعم ١٠٠ ولكنه لا يستطيع أن يأكل لقمة واحدة ١٠٠ أو ذلك الانسان المراف تحرمه النعمة من الأمن والأمان اللذين يتمتع بهما أبسط خلق الخائف تحرمه النعمة من الأمن والأمان اللذين يتمتع بهما أبسط خلق الله ١٠٠ فيهرب من مكان خوفا من القتل أو الاغتيال ١٠٠ أو يُعيش سنجينا في حجرة لا يغادرها ١٠٠

. . . . . . . . . . . . . . . . . . .

## الاسلام يجمع بين الدين والأخسرة

س: هل الاسلام يامرنا بالعبادة غقط ، دون أن نعبل ونسعى من أجل عمارة الأرض أ أو يامرنا بأن نجمع بين العبادة والعمال أ

## ويجيب فضيلة الامام:

ان الاسلام دين يجمع بين الدنيا والآخرة \_ فلا هو معزول عن ماديات الدنيا ٥٠ ولا هو معزول عن الروحانيات ٥٠ بل هو دين ودنيا ٥٠ يأخذ من كل بقدر صلاح المؤمن ٥٠ وبقدر المنهج ٥٠ وبا كان اليهود يقدسون المادة وحدها ٥٠ ويكتزون المال ٥٠ ولا يعطون اهتماما الا لماديات الحياة ٥٠ فقد حاء الله لهم بمثل للعبادة فقال:

« تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا سيماهم فى وجوههم من أثر السجود » ليقرل الأهل التوراه ان موكب الايمان ف الاسلام لا يعتمد على الماديات وحدها ٥٠ ولكنه يعطى العبادة لله حقها ٥٠ وتراهم دائما فى المساجد يعبدون الله ركوعا وسجودا ٥٠ حتى انهم من كثرة السجرد فان ذلك يظهر على وجوههم علامة بارزة يعرفهم الناس بها عندما يشاهدونهم ٥٠ أى ان الموكب الايمانى فى الاسلام

لا ينطلق الى ماديات الدنيا وينسى عبادة الله سبحانه وتعالى ٠٠ بل هو بعطيها حقها تماما ٠٠

أما فى الانجيل فحيث تأخف الروحانية نصيبا كبيرا ١٠٠ يعطى الله مشلا ماديا للمؤمن كزرع اعتنى به حق عنايته فكبر واشتد عوده وغلظ ١٠٠ كلما رآه الكفار ورأوا ما هو غيه من حسن عناية واثمار ١٠٠ دب فى قلوبهم الغيظ ١٠٠ وذلك ليؤكد الله سبحانه وتعالى ان الموكب الايمانى فى الاسلام لا يهمل أمور الدنيا ويتركها ١٠٠ بل هو يأخف بأسباب الدنيا والآخرة ١٠٠ وان منهج الايمان فيه ما يؤدى الى صلاح العبد المؤمن فى دنياه وفى آخرته ١٠٠

وبذلك تكون امثال مواكب الايمان التضربها الله سبحانه وتعالى ٠٠ تؤكد لنا ان موكب الايمان يسعى دائما الى مواجهة الكفر والالحاد بالحجة والبرهان ٠٠

. . . . . . . . . . . . .

#### متى يفــر الانسان بدينـه

س : ماذا يفعل المؤمنون عندما يحاربهم الكفار ، أو غير المؤمنين ، ويتمكن الكفر في المتعة التي يعيشون فيها ؟

#### ويجيب فضيلة الأمام:

اذا حدث أن تمكن الكفر في بقعة من الأرض ٠٠ وكان مصير المؤمنين أما أن يقتلوا أو يرجموا ٠٠ فيتوقف موكب الايمان الى حين ٠٠ أو أن يكرهوا على العودة الى الكفر علنا وأمام الناس ٠٠ حينئذ يحق

لهم أن يفروا بدينهم الى مكان آخر و على أن يعودا وهم أكثر قوة و وان الله سبحانه وتعالى قادر على أن ينصر دينه دون معونة أو حاجة الى أحد من البشر و ولكن مواكب الايمان هى رحمة من الله سبحانه وتعالى لعباده المؤمنين ليثيبهم بها في الآخرة ويدخلهم الجنة و

وأن الله يعلم ان الذين يتضفون طريق الايمان والدعوة اليه يحاربون من الكفار ومن غير المؤمنين حتى يضيقوا عليهم حياتهم • وان الله يفتح لهم من رحمته ما يبذل هذا الضيق فرجا • ويوجد لهم من السبل ما يعوضهم عن هذه الحروب التي يلاقونها من أعداء الدين • ثم يثبتهم باليقين ويريهم من آياته ما يثبتهم على المنهج ويثلج صدورهم بانهم اختاروا الطريق المستقيم •

وموكب الايمان لا يترك الدنيا وما غيها ولا يترك الآخرة وما أعده الله لها ٥٠ بل هو منهج عبادة يعطى لكل حقه ٥٠ غالدنيا معبر للآخرة لابد فيها من العمل ٥٠ والآخرة خلود لابد أن نعد أنفسنا لها ٥٠

• • • • • • • • • • •

• • • • • • • • • • • •

# ريح الدنيسا وربح الأنسرة

س: بن غفلة الانسان عن الآخرة أنه يبحث عن الربح العاجل في الدنيا ، وينسى الربح الخالد في الآخرة ، ، نريد بن نضيلتكم توضيحا لذلك ،

## ويجيب فضيلة الامام:

اننا فى أمور الدنيا نحاول أن نعمل من أجل ما نعتقد انه نقصع قادم ٥٠ فكل منا يرسل أولاده فى مرحلة طويلة الى المدرسة ثم الى الجامعة ٥٠ ويظل يسهر عليهم ويضنيهم فى المذاكرة ليحصلوا على درجة علمية ، ويعتقد انها ستنفعهم فى المستقبل ٥٠ وربما قيد حركته وحركتهم أيضا من أجل ذلك ٥٠ ويأتى نفس الانسان مع يقينه أن حياته ستنتهى ٥٠ وأنه سينقل الى الحياة الآخرة ٥٠ نجده غافلا عن أن يعمل لآخرته ما عمله لدنياه ٥٠ وأن يطبق نفس المنطق الذى يطبقه على حياته الدنيوية ٥٠ مع أن هناك فارقا كبيرا بين مستقبل سيحققه لسسنوات معدودة ٥٠ وبين نعيم مقيم سيخلد فيه ولا يموت أبدا ٥٠ ولكنها الغفلة التى تصيب القلب البشرى وتجعله ينظر الى ما هو عاجل ٥٠ والى ما تقدمه له الدنيا وينسى ما هو قادم وهو لقاء الله فى الآخرة ٥٠ وتلك الغفلة التى تصيب القلب البشرى وتجعله ينظر الى ما هو عاجل ٥٠ والى ما تقدمه له الدنيا وينسى ما هو قادم وهو لقاء الله فى الآخرة ٥٠ وتلك الغفلة التى تصيب القالوب سببها البعد عن منهج الله ٥٠ ولو

#### تحصين المؤمن من مهلكات النصم

س : كل منا يريد أن يتحصن من مهلكات النعم .. نكيف يتم ذلك ؟ ؟

# ويجيب فضيلة الأمام:

ان الله سبحانه وتعسالى أراد أن يحصن المؤمن فى حياته • وأن يمنع عنه مهلكات النعمة فى الدنيا والآخرة • فالانسان فى حياته اما أن يفارق النعمة أو تفارقه • تلك هى أسباب الهم فى الدنيا • ولذلك فينهج السماء بين للانسان الطريق الذى يبقى النعمة فى الدنيا • فاذا انتقل الى الآخرة كان النعيم المقيم • وهكذا فان المنهج الايمانى يحفظ للانسان النعم الحقيقية فى الدنيا • ويجعله يتجنب المهلكات أو الأسباب التى تزول بها هذه النعمة • •

• • • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . . .

#### عندما يغتر الانسان وينسى قسدرة الله

س : كلما اكتشف الانسان هسديدا في الكون ظن أنه اكتشفه بقدرته وعلمه . . ونسى أن ذلك كله من مسنع الله ، وأن الله هو الذي وفقه إلى ذلك . .

## ويجيب فضيلة الامام:

الانسان في هده الأيام وبعد تقدم المدنية والحضارة قد استطاع أن يحقق أشياء لم يكن يحلم بتحقيقها ٥٠ وهده الأشياء التي تمنحه ظاهرا ما يريد ٥٠ فاذا أراد السفر ، نقلته الطائرة في ساعات من أقصى الدنيا الى أقصاها ٥٠ واذا أراد أن يشاهد ما يجرى في العالم ٥٠ فأمامه جهاز التليفزيون الذي بدأ يعمل بالأقمار الصناعية ٥٠ يستطيع أن ينقل له صور ما يحدث في الدنيا كلها وهو جالس في حجرته ٥٠ واذا أراد أن يتحدث الى شخص في آخر بلاد الأرض ٥٠ فها عليه واذا أراد أن يدير قرصا صغيرا ٥٠ فيتحدث معه وكأنه جالس الى جواره ٥٠

تلك الأشياء بهرت العقل البشرى • وجعلته ينسى أن كل ما وصل اليه هو باستخدام خصائص الكون الذى خلقه الله سبحانه وتعالى • وأن كل اختراع بشرى هو مبنى على قوانين وصفها الله فى الكون • فالانسان لم يخلق الغلاف الجوى الذى بحمل الطائرة ، ولا يستطيع أن

يخلقه ٥٠ ولكنه اكتشف خصائصه فقط فاستخدمها ٥٠ والانسان لم يخترع الموجات التي تحمل المسورة عبر آجواء الأرض ٥٠ ولكنه فقط اكتشف خصائصها ٥٠ والانسان لم يخلق الموجات التي تحمل المسوت ولكنه اكتشفها ٥٠ وهكذا فان ما وصل اليه العلم هو اكتشافات يسرها الله للعقل البشرى ٥٠ في المسادة المخلوقة من الله ٥٠

لكن الانسان ينسى ٥٠ ولا يدقق فيما حوله ٥٠ متخذا من هـذه المظاهر قدرات له هو وحـده ٥٠ ناسيا قـدرات الله سبحانه وتعالى ٥٠

• • • • • • • • • • • • •

# النعم يجب أن تذكرنا بالنعم

س : بن الثابت والمؤكد أن كلا منسا يعيش في نعم حرم بنها البعض ، ولكننسا نتذكر النعم وننسى المنعم ، نريد بن غضيلتكم أن تثمير إلى بعض نعم الله علينا . .

#### ويجيب غضيلة الامام:

أنظر الى نفسك ٥٠ فأنت تبصر بعينيك ٥٠ ولكن هناك من عيناه مفتوحان ولا يبصر ٥٠ وتمشى بقدميك ٥٠ ولكن هناك من له قدمان وهو عاجز عن المشى ٥٠ وتسمع بأذنيك ٥٠ وهناك من له أذنان ولا يسمع ٥٠ وهكذا في كل قدرات الانسان التي يعتقد أنها تنبع من ذاته ٥٠ هي في الحقيقة من الله سبحانه وتعالى ٥٠ ولا نؤدى مهمتها الا بأمره ٥٠

ولكن الكون خلقه الله يعمل بالأسباب ٥٠ والأسباب في ظاهر الحياة

تعطى ٥٠ غأنت تسعى من أجل الرزق ، وتعمل فتحصل على الرزق ٠٠ وأنت تحرث الأرض وتزرعها بحب جيد فتحصل على محصول جيد ٠٠ وأنت تصخدم الآلة في الرى ، فتروى لك ٥٠ وأنت تحاضر العمال من أجل البناء ، فيبنون لك العمارة التي ثريدها ٥٠ رتابة الأسباب هذه وكونها تعمل بقوانين الله في الكون ٥٠ تنسينا المسبب ٥٠ أو واهب النعمة ٥٠ فتلفت الى الأسباب وننسى من خلق الأسباب وجعل لها قوانينها ٥٠ ورغم أن الله يلفتنا أكثر مرة في آيات الكون ٥٠ الا اننا ننسى هذه اللفتات أو لا نلتفت اليها ، ونتذكر الأسباب وحدها ٥٠ وحينتذ نظن أن لنا قدرات ذاتية ٥٠ وأن هذه القدرات الذاتية ٥٠ قادرة على أن تعمل دون قدرة الله ٥٠ فيغتر الانسان بالرزق الذي يسره الله له ٥٠ ويغتر بالقدرة التي وهبها الله لعقله أو جسده ٥٠ ويبدأ يعتقد أنه هو موجد النعمة ٥٠ وهو القادر على أن يحقق لنفسه ٥٠ ويبدأ يعتقد أنه هو موجد النعمة ٥٠ وهو القادر على أن يحقق لنفسه ٥٠ وأن يفعل ٥٠ الى آخر ما تشهده من اغترار الناس بذاتيتهم ٥٠ ونسبهم وأن يفعل ٥٠ الى آنفسهم ٥٠ بينما الفضل الله سبحانه وتعالى ٥٠

وحيث أن هـذا الأمر ٥٠ معنوى لا نحسه كشىء مادى ٥٠ غالله سبحانه وتعالى شـاء أن يضرب لنا الأمثال ٥٠ ليضرب لنا ما قـد تعجز عقولنا عن فهمه بحـكم الظاهر فى الحياة ٥٠ وبحـكم الحياة المادية التى نعيشها ٥٠

ولذلك ضرب الله أكثر من مثل في القرآن الكريم ٥٠ يحددرنا فيه من أن ننسب الأعمال الى أنفسنا ونتناسى قدرة الله ٥٠ ذلك أن هدذا التناسى يبعد الانسان عن الله ٥٠ ويجعله يعبد الأسباب ٥٠ أو يعبد ذاته ٥٠ أو يعبد غيره من البشر ٥٠ ممن أعطاهم الله أسباب الجاه والملك والمعنى في الحياة ٥٠ ذلك لأنه مادامت الأسباب تعطى بذاتها ٥٠ فلماذا الاتجاء الى المسبب ٥٠ واذا كانت المخلوقات تستطيع أن تمنح وتمنع ٥٠ فلماذا الالتجاء الى الله ٥٠

#### معنى الايمسان بالله

س : ما معنى الايمان بالله وما ثمرته ؟

# ويجيب فضميلة الأمام:

الايمان بالله معناه أنك قدد آمنت وصدقت بأن هناك قدوة كبرى ٥٠ تتنزه عن كل هوى وغرض ٥٠ هى التى خلقت هذا الكون وسخرته لك ٥٠ وأن هذه القوة أو القدرة ليس كمثلها شيء ٥٠ فى العلم ٥٠ والخلق والرحمة ٥٠ والانتقام ٥٠ الى آخر صدفات الله سبحانه وتعالى ٥٠ ومن هنا فاذا دخل الايمان القلب فلا يجب أن نقيس علمنا بعلم الله سبحانه وتعالى ٥٠ ولا قدرتنا بقدرة الله سبحانه وتعالى ٥٠ فأنا ثست مؤهلا لأن أقول لماذا ٥٠ لأن النقاش لا يكون الا بين عقلين متساويين ٥٠ وشتان بين قدرة الله وقددة الله لا نفعل ما الله لا يمكن أن يقاس بعلمى ٥٠

الايمان بالله سبحانه وتعالى هو تسليم لقدرات الله التى ليست فوقها قدرة و ولعلم الله الذى ليس فوقه عدام و ولله سبحانه وتعالى الذى ليس كمثله شيء وهذا هو مدخل الايمان الى النفس البشرية و وهو مدخل لا يأتى الا بعد تفكر وتدبر فى الكون وآياته و على

أن بعض الناس يسمى ذلك عبودية ويقول ان الدين عبودية ونحن نقول نعم الدين عبودية لله سبحانه وتعالى و وفرق كبير بين العبودية لله والعبردية لبشر و البشر عندما يستعبدك يريد أن يأخذ منك أو من قسدراتك ليضمها الى قدراته ويجردك من الخير الذى تستطيع أن تحققه ليضمه الى الخير الذى يملكه غاذا استعبد انسان مجموعة من البشر نفانه يجعلهم يعملون من أجله غيزرعون الأرض ويأخذ هو المحصول ويقيمون العمارات ويتملكها هو وو أى أن عبودية البشر هى تجريد للعبد من كل خير يستطيع أن يحققه لصالحه وهده العبودية يرفضها الاسلام وحديد يستطيع أن يحققه لصالحه و هده العبودية يرفضها الاسلام و

أما عبودية الله سبحانه وتعالى فهى عبودية لتزيد من قدراتك وتمنحك الخبر والبركة • وتزيد من عطاء الله لك فهى عبودية لصالحك • •

. . . . . . . . . . . .

الله مانح النصم وسسالب النصم

س : ما رأى نضياتكم نيما يجرى على الناس في الكون ،، من غنى ونتر وسعادة وشتاء وصدة وعانية ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

الله سبحانه وتعالى يستطيع أن ينزع ما أعطاه للبشر فى أى وقت يشاء ٥٠ وهذه من طلاقة القدرة ٥٠ فالانسان اذا أعطى الانسان مالا مثلا ٥٠ فانه قد لا يستطيع أن يسترده منه ٥٠ واذا أولاه ولاية مثلا ٥٠ قد لا يستطيع أن ينزعه منها ٥٠ ذلك ان الوالى يمكنه أن يجرد مثلا ٥٠ قد لا يستطيع أن ينزعه منها ٥٠ ذلك ان الوالى يمكنه أن يجرد ميشبه أو يسلحه ٥٠ ويعلن استقبلاله عمن ولاه الحكم ٥٠ وكذلك

فى كثير من أمور الدنيا فاذا أطعمت انسانا طعاما مثلا ٥٠ فانك لا تستطيع أن يتخد من كل أن تسترده ٥٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يستطيع أن يأخد من كل انسان أيا من نعمه التى استخلفه فيها ٥٠ ويستطيع كذلك فى لا زمن تقريبا ٥٠ فاذا كان الله سبحانه وتعالى قد أعطى انسان الصحة ٥٠ فهو قادر على أن يزيلها عنه فى لحظات ٥٠ واذا كان الله قد أعطى أنسانا مالا أو جاها فهو يستطيع أن يسلبه اياها تماما ٥٠ ذلك هر الله ٥٠ وتلك قدراته ٥٠ ولذلك لا يجب ألا نتعجب من انسان فساع ملكه فى أيام ٥٠ أو فقد ماله فى ساعات ٥٠ أو ابتلى بمرض بين يوم وليلة لا يستطيع أن يجسد له شفاه ٥٠

• • • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . . .

## حقيقة التوكسل عملي الله

س : إن الله أمرنا في الترآن الكريم بان نتوكل عليه ، نما حقيقة التوكل على

الله ؟

# ويجيب فضيلة الامام :

الأصل في الحياة أن يخضع الأدنى للأعلى ٥٠ ولو كان هذا مو الكون ٥٠ لتكرر خضوع بعضنا لبعض ٥٠ ولكن الله سبحانه وتعالى ٥٠ حررنا من هذه العبودية بأن جعلنا لا نخضع لسواه ٥٠ ولو درسنا العقل البشرى عبر التاريخ ٥٠ لوجدناه قد خضع ٥٠ وعبد الشمس ٥٠ وعبد الريح ٥٠ وعبد الحيوانات المفترسة ٥٠ وعبد الأحجار والأصنام ٥٠ أشياء كان يخشاها ٥٠ وأخرى كان يعتقد أنها تحميه من الأذى وتنصره على أعدائه ٥٠ وأخرى هسور له عقله انها تقربه من الله

سبحانه وتعالى ٥٠ وكان فى كل خضوعياته يخرج من عبودية الى عبودية ٥٠ فهر مرة يعبد الها ٥٠ فيجد أنه لا ينصره ٥٠ فيتجه الى اله آخر ٥٠ فلا يجد له حولا ولا قوة ٥٠ فيمضى الى اله ثالث ورابع ٥٠ ويظل حائرا ينتقل من عبودية الى أخرى ٥٠ يحسور له جهله أشياء ٥٠ ويصور له خوفه أشياء ٥٠ فخضع الانسان للانسان ٥٠ وخضع للحيوان ٥٠ وخضع للجماد ٥٠ وفي كل خضوعه كان يعطى ولا يأخذ ٥٠ يعطى القرابين ٥٠ ويعطى الذهب والفضة للمعابد ٥٠ ولا يأخذ شيئا ٥٠ فاذا بالله سبحانه وتعسالى يأتى ويقول ٥٠ « وتوكل على الحى الذى فاذا بالله سبحانه وتعسالى يأتى ويقول ٥٠ « وتوكل على الحى الذى

غانت تجدد حاكما تخضع له ٥٠ ثم يذهب هددا الحاكم ويضيع خضسوعك ٠٠ وتجد نفسك بلا نصير ٥٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يزيل عنك هـذه العبودية ٥٠ أنت تخضع لرجل ذي مسال ٥٠ ثم يأتي ليفلس ٥٠ وتجد نفسك لاشيء ٥٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يزيل عنك هده العبودية ٠٠ أنت تخضع لانسان تظن انه يملك شيئًا ٠٠ ولكنه يتخلى عنك ٥٠ وبدلا من أن يعطيك ما تريد ٥٠ يعطيك الخوف والفقر ٥٠ أنت تعبد مالا اقتنيته أو ذهبا أخدنته ٥٠ أو قوة جعلتك تتفرق على غيرك ٠٠ أو سلاحا تملكه ولا يملكه آخر ٥٠ هـذه هي عبادات الدنيا ٥٠ ثم يذهب هـ ذا المال ٥٠ أو تضيع هذه القوة ٥٠ أو يأتي انسان بسلاح جديد يهزمك ٠٠ اللهم أن الله سبحانه وتعالى يريد أن ينجيك من كل هـذا ٠٠ يريد أن ينصحك يقول لك « وتوكل على الدى لا يموت » ٠٠ فاذا طلبته وجدته فهو القوى وقوته أزلية ٥٠ وهو القدادر وقدرته لا تزول ٠٠ وهو المتحكم وحكمه لا ينتهى وعرشه قائم حتى قيام الساعة • • كلمته هي النافذة في كل وقت وفي كل عصر وفي كل زمان • • ولا يستطيع أن يصل الى ملكه أحد ٥٠ هو الباقي حتى يزول الجميع ٠٠ وهو القرى حين يضعف كل شيء ٥٠ وهو القادر حين تزول القــدرة عن الدنيا كلها ٥٠ وهو الذي يستطيع أن يبدل العسر يسرا والظلام نورا والنصيق فرجا ٠٠

## نعمة الصراط المستقيم

س : اننا نطلب من الله دائما أن يهدينا الصراط المستتيم ، وهو الذي علمنا ذلك وامرنا بذلك ، منكلما ترانا الفاتحة توجهنا الى الله بهدذا الدعاء ، فمن هم هؤلاء الذين انعم الله عليهم بالصراط المستتيم أ

# ويجيب فضيلة الأمام :

حينها أطلب الطريق المستقيم من الله سبحانه وتعالى ٥٠ أطلب منه نعمة كبرى لا ينعم بها الا على من أحبهم وارتضاهم ٥٠ الا على النبيين أولئك الذين اصطفاهم الله سبحانه وتعالى لحمل رسالاته ٥٠ وطهرهم من دنس الدنيا ٥٠ ووقاهم من وسوسة الشيطان ٥٠ هؤلاء الذين فضلهم الله على عباده بأن أنعم عليهم بالطريق المستقيم ٥٠ أريد أن أكون أنا منهم والمسديقين الذين صدقوا الله ما وعدوه واتبعوا الطريق المستقيم الذي رسمه الله ٥٠ غأنعم الله عليهم بالهداية ٥٠ والشهداء أولئك الأبرار الذين فسحو بحياتهم من أجل الله ٥٠ وقدموا أعز ما يملكون وهي النفس في سبيل الله ٥٠ لا يريدون شيئا ٥٠ ولا يطلبون جزاء سوى رفساء الله سبحانه وتعالى ٥٠ هذه المثل العليا من البشر الذين أحبهم الله وأحبوه ٥٠ أطلب أنا من الله سبحانه وتعالى في كل صلاة أن يهديني وينعم على بالصراط المستقيم كما هداهم ٥٠

اننى اذا أردت أن أقف بين يدى الله اتجهت الى القبلة ٥٠ وصحت الله أكبر ٥٠ واذا أردت أن أدعوه صحت يارب ٥٠ فقال ماذا تريد يا عبدى ٤ ٥٠ والعظيم من عظماء الدنيا اذا أردت منه شسيئا فانك تطلب أن تقابله ٥٠ وعليك أن تقابل أولا من هم آدنى منه ٥٠ ليسألونك لماذا تريد أن تقابله ٥٠ وفيم تريد أن تتكلم ٥٠ فاذا قلت لهم أوضحت الغرض من المقابلة ٥٠ تركوك أياما وأسابيع ٥٠ وربما شهرا ٥٠ وأنت تنتظر ٥٠ وقد يقولون لا ٥٠ وقد يقولون نعم ٥٠ فاذا قالوا نعم ٥٠ صددوا لك الزمان والمكان ٥٠ ثم بعد ذلك ذهبت قبل الموعد بنصف ساعة أو ساعة ٥٠ وجلست منتظرا ٥٠ فاذا تمت المقابلة بعد هذا كله ٥٠ وأردت أن تشرح له ما جئت من أجله ٥٠ قدد لا يستمع اليك ٥٠ ويقوم واقفا لينهى المناقشة ٥٠

انظر الى هـذا كله ٥٠ ثم انظر الى عبوديتك لله سبحانه وتعالى ٥٠ أنت الذى تحـدد الزمان ٥٠ وأنت الذى تحـدد المكان ٥٠ فالله سبحانه وتعالى موجود دائما ٥٠ لتدعوه عنـدما ثريد ٥٠ واينها كنت تستطيع أن تتجه الى السماء وتصـيح يارب ٥٠ فتجـد الله مستمعا اليك ٥٠ وأنت الذى تحـدد الوقت ٥٠ والله سبحانه وتعالى لا يمل حتى تمل أنت ٥٠ فلو ظالت طول الليل تناجى وتدعو فالله معك ٥٠ يستمع اليك ٥٠ حتى تمـل أنت ٥٠ وتتوقف عن الدعاء ٥٠ اذن فحسب نفسى عزا اننى عبد الله ٥٠ يحتفى بى بلا مواعيد ٥٠ ويعزنى ويقول يا عبدى أنت تلقانى متى تريد ٥٠ وفى أى مكان تريد ٥٠ أهـذه عبودية ام عزة ٥٠ وهل توجد عزة أكثر من هـذا ٥٠

. . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . .

## كل مشكلة ولها حل عند الله

س : من رحبة الله بعباده أنه أعطاهم الأمل حتى لا يصابوا بالياس أذا وأجهم مشيكلة معتدة . . تريد من غضيلتكم أيضاها لهذه النقطية .

## ويجيب فضيلة الامام:

لو استعرض كل منا شريط حياته لوجد أن فيه طلاقة القسدرة ٥٠ كم منا واجه مشاكل بلا حلل ٥٠ وربما ظل ساهرا ليالى طويلة ٥٠ يتلب عقله ٥٠ ويعمل فكره ٥٠ ولا يستطيع أن يصل الى الحل ٥٠ ثم فجأة يتغير كل ما حسوله ليجد الباب مفتوحا من حيث لا يدرى ولا يحتسب ٥٠ ويأتى الحل ميسرا سهلا من أشياء لم نكن نتوقعها ٥٠ ولا نظن انها ستحدث ٥٠ كل منا مر بذلك ٥٠ وكل منا رأى في حياته مرة أو مرات قدرة الله سبحانه وتعالى وهي تزيل ظلما ما كان يحسب أن يزول أو تحل مشكلة لم يكن يعتقد أن لها حلا ٥٠ أو تأتى بشيء لم يكن يحسب الم يكن يحسلم به ٥٠ كل هذا حدث لنا جميعا ٥٠

• • • • • • • • • • •

• • • • • • • • • • •

#### أمثلة من طلقة القدرة

س: أود من فضسيلتكم أن تقدموا لنا بعض الأمثلة على طلاقة القسدرة ...

#### ويجيب فضيلة الامام:

الأمثلة على طلاقة القدرة أكثر من أن تحصى ومنها:

أنه عندما دخل زكريا المحراب على مريم وجد عندها رزقا ١٠٠ أي فاكهة فى غير أرانها فسألها « انى لك هدذا » ١٠٠ أى من أين أتيت بهذه الفاكهة ١٠٠ وهدذا الطعام ١٠٠ فقالت « هو من عند الله ان الله يرزق من يشدا، بغير حساب » ١٠٠ اشارة الى أن طلاقة القدرة لا يستعصى عليها شيء ١٠٠

كما أن خلق المسيح بن مريم كان من طلاقة القدرة • والله سبحانه وتعالى خلقه من لا شيء • وخلق حسواء من آدم • أي أنثى من ذكر بلا أنثى • وخلق من ذكر وأنثى • ولأتمام مراحل الخلق بقى أن يتم الخلق من أنثى بدون ذكر • وقد تم ذلك في عيسى ابن مربم عليه السلام • •

ومن طلاقة القدرة كذلك معجزة الاسراء والمعراج • فرسول الله على أسرى به من مكة المكرمة الى بيت المقدس • حيث صلى بالأنبياء • وهى طلاقة فى القدرة أن يصلى حى بأولئك الذين انتقلوا اللى جوار ربهم منذ مئات السننين • ثم بعد ذلك انطلقت به طلاقة القدرة

ليخترق السموات السبع • • ويصل الى سدرة المنتهى • • وهذا الانطلاق كان ميه تغيير لطبيعة الأشياء حتى يمكن لرسول الله أن يصل الى سدرة المنتهى • • بل ان الوحى نفسه من طلاقة القدرة أن يلتحم الملك بانسان ليتم تبليغ القرآن الكريم • •

وطلاقة القدرة لا تقتصر على قمة الأمور في الدنيا ١٠٠ بل هي أكبر الأسياء وفي أبسط الأشياء ١٠٠ ولا تقتصر على فرد دون آخر ١٠٠ بل يراها الجميع ١٠٠ وكل مناصاح في يوم من الأيام « ربنا كبير » ١٠٠ أو « ربك يمهل ولا يهمل » وهو يرى طلقة القدرة تتدخل لتنصر مظلوما ضعيفا على ظالم قوى ١٠٠ أو تقتص من انسان ارتكب جريمة وحسب أنه نجا من العقاب ١٠٠ أو لتعيد حقا ضاع من صاحبه وحسب الناس انه ضاع الى الابد ١٠٠ أو لتريل ظلما ١٠٠ أو لتقد جبارا كان يؤذي الناس لتجعله عاجزا عن رد الأذي عن نفسه ١٠٠ تلك كلها طلاقة القدرة ١٠٠ وكلمة « يارب » التي تخرج من قلب مظلوم لا حول اله ولا قوة يتبعها تدخل السماء لتزيل ظلما وتعيد حقا ١٠٠ وتصحح الموازين في الأرض ١٠٠

واذا كانت طلاقة القدرة باقية في الكون ٥٠ فأساس بقائها أنها تذكرنا بالله سبحانه وتعالى ٥٠ فاذا وعدك ظالم يأخذ بأسباب المال مقابل أن تفعل له ما يغضب الله فان طلاقة القدرة تذكرك بأن الله يرزق مالا يخضع للأسباب ٥٠ ويفتح لك أبوابا ما كنت تدرى عنها شيئا ٥٠ ومن حيث لا تعلم يأتيك الرزق الذي تريده ٥٠ واذا طلب منك صاحب جاه أو سلطان أن تفعل ما يغضب الله فان طلاقة القدرة تذكرك بأنك اذا أطعت الله أعطاك هدذا المنصب أو خيرا منه ٥٠ وانه اذا كان هدذا الانسان يملك الأسباب التي تجعلك تخاف ألا تصل الى ما ترجوه ٥٠٠ فان الله سبحانه وتعالى يملك طلاقة القدرة التي تعطيك بلا حساب ٥٠ وبهذا تعرف جيدا أن من يغريك : هذا بماله ٥٠ وهذا

بسلطانه • • هما سببان زائلان • • وأن طلاقة القدرة لا يهمها هدده الأسباب ولا تتقيد بها • •

على أن الله سبحانه وتعالى لم يجعل طلاقة القدرة غيبا عنا ٠٠ ولا جعلنا نجهلها ولا نعرف عنها شيئًا ٥٠ بل ذكرها في مواضع كثيرة من القرآن الكريم • • بحيث نجد في كل سورة اشارة الى طلاقة قدرة الله سيمانه وتعالى ٠٠ غاذا قرأت قوله تعالى « يختص برحمته من یشاء » ۰۰ « یعذب من یشاء » ۰۰ « یغفر ان یشاء » ۰۰ « یهدی من یشاء » • • « یضل من یشاء » • • « یرزق من یشاء » • • « يعز من يشاء » • • « يذل من يشاء » • • « يؤتى الملك من يشاء » • • « ينزع الملك ممن يشاء » ٥٠ « أن الله على كل شيء قدير » ٥٠ نجد أن الله سبحانه وتعالى قد أعطانا طلاقة القدرة في هده الآيات وفى عشرات من الآيات الأخرى في القرآن الكريم ٥٠ وليست هذه الآيات الا مثلا فقط على أن طلاقة القدرة يشار اليها في القرآن الكريم في أكثر من موضيع • • ولو قرأت القرآن لرجيدت أضعاف أضعاف هيذه الآيات تنبئنا بطلاقة القدرة ٥٠ على أن الله سبحانه وتعالى لم يجعل طلاقة قسدرته سرا على عباده ٠٠ بل أنبأهم بطلاقة هدده القدرة ووجردها ٠٠ ولعل الله سبحانه وتعالى في قوله تعالى « انما أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون » • • هو قمة طلاقة القدرة • • ذلك ان هذه الآية تنبئنا انه ليس عند الله أسباب ٥٠ وأنه اذا كان قد خلق الأسباب لتنظيم الحياة على الأرض فهي ليست قيدا على مشيئته سبحانه وتعالى ٠٠ ولو كانت قيدا لقال لنا الله أنه اذا أراد شيئًا هيأ له الأسباب ليكون • • ولكن كلمة «كن » معناها انه لا دخل للأسباب هنا • • وأن الشيء يوجد بمجرد قول الله سبحانه وتعالى « كن فيكون » • • دون أسباب أو مسببات ٠٠ وخلق السموات والأرض ٠٠ وما فيهما كان بكلمة «كن » ٠٠ وخلق الانسان كان بكلمة «كن » والله سبحانه وتعالى يقول « يهب لمن يشاء أناثا ويهب لن يشاء الذكور » • • ويقول : « ويجعل من يشاء عقيما » • • والحسكمة هنا أنه رغم أن الله سبحانه وتعالى قسد جعسل السبب في الذريه في ذكر وأنثى • • أى أنه لا يتم الانجاب الا باجتماع الذكر والأنثى • • الا أن طلاقة القسدرة تجعل من يشاء عقيما • • أى أنه رغم اجتماع الذكر والأنثى لا يتم الانجاب • • وتتوقف الأسباب أمام مشسيئة الخالق • •

#### منطق الايمان ٠٠ ومنطق المادية

س: نود من غضسيلتكم توضيح الفرق بين منطق الايسان ومنطق المادية ، وما يترتب على ذلك من سلوك المؤمنين ، وسلوك الماديين. ،

## ويجيب فضيلة الامام:

الايمان هو الذي يبقى الانسان المؤمن مطمئنا الى أن الله سبحانه وتعالى لن يتخلى عنه مهما كانت الأسباب تقول ذلك ٥٠ واذا كانت الدول المادية التي لم يدخل فيها الايمان تعانى من شيء وهر الاحساس بالخوف واليأس من الحياة ٥٠ ورغم كل ما في هذه الدول من تقدم مادى ٥٠ وأمن وأمان ٥٠ فان كل فرد فيها يعيش في قلق يمزقه ٥٠ لااذا ؟ لأن كل انسان مادى يعبد الأسباب دون المسبب ٥٠ ويعتقد في القدرة البشرية دون قدرة الله سبحانه وتعالى ٥٠ فاذا فصل من وظيفته لا يقول اذا أغلق الله بابسا للرزق أمامي سيفتح لى عدة أبواب ٥٠ ولا يقول ان هذا ابتلاء من الله ليمتحنني ٥٠ وأن مع العسر يسرا ٥٠ ولا يقول ان الذي آمنت به وعبدته لن يتخلى عني أبدا ٥٠ فذلك يسرا ٥٠ ولا يقول ان الذي آمنت به وعبدته لن يتخلى عني أبدا ٥٠ فذلك

منطق الايمان • ولكن منطق المادية يجعله يرى المستقبل أسود • ويحس ان الدنيا أغلقت في وجهه • وأنه لن يجد بابا للرزق • وأنه تد انتهى تماما • ومن هنا فهو بيأسه من رحمة الله يلجأ في كثير من الأحيان للانتحار • ويصاب بالجنون • لماذا • لأنه يعتقد أن البشر الذي منعه هر الذي يملك كل الأسباب • وأن الله سبحانه وتعالى لا يملك شسيبًا • •

واذا مرض الانسان المسادى ٥٠ بمرض ميئوس من شسفائه ٥٠ فقسد الأمل فى المستقبل ٥٠ ولم يقل: اذا عجزت الأسباب ٥٠ فان رحمة الله لن تتخلى عنى وسيجد لى سبيلا للشسفاء ٥٠ أو يقول ان الله سبحانه وتعالى قادر على أن يشفينى حتى ولو عجزت الأسباب ٥٠ بل هو فى عبادته للأسباب يتخددها الها ٥٠ فاذا عجزت الأسباب فان الها قسد تخلى عنه ٥٠ ولم يعدد أمامه الا مصلير أسود ٥٠

الله سبحانه وتعالى ٥٠ يريد أن ينجى المؤمنين من هـذه الحياة الشـقية ٥٠ فهو وعدهم بالحياة الطيبة ٥٠ والحياة الطيبة ليس فيها الشقاء البشرى الذى تفرضه المادة على الانسان ٥٠ بل فيها رحمة الله سـبحانه وتعالى ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . . .

#### الايمان بالآخرة وأثره في سلوك العبد

س: ما اثر الايمان بالآخرة في سسلوك

المبد ؟

#### ويجيب فضيلة الامام:

الايمان بالآخرة معو الأساس ٥٠ أساس الايمان كله ٥٠ فاذا لم تؤمن بالآخرة فافعل ما شئت ٥٠ فمادام ليس هناك حساب ٥٠ فمن تخشى ٤ ٥٠ وممن تخاف ٤ ٥٠ ولماذا ترتدع ٤ ٥٠ لولا الايمان بالآخرة ٥٠ لتحولت الدنيا كلها الى مجموعة من الوحوش ٥٠ لولا الايمان بالآخرة ٥٠ كان هناك معنى للدنيا ٥٠ ولا للحياة ٥٠ ولذلك فان اخشى ما يخشاه المؤمن ٥٠ هو حساب الله فى الآخرة ٥٠ لماذا ٤ ٥٠ لأن ما تفعله أنت فى الدنيا يكون بقدراتك أنت ٥٠ أما حساب الله فى الآخرة ٥٠ فيكون بقدرات الله سبحانه وتعالى ٥٠ بل أن أخشى ما يخشاه الكافر أو غير بقدرات الله سبحانه وتعالى ٥٠ بل أن أخشى ما يخشاه الكافر أو غير ولكن ما من انسان لا يؤمن بالله الا ويؤرقه الموت وينغص عليه عيشه ٥٠ ولكن ما من انسان لا يؤمن بالله الا ويؤرقه الموت وينغص عليه عيشه ٥٠ أنه سيخرج يوما من هذه الحياة الى أين ٥٠ وهذا هو السؤال ٥٠ ولذلك فهو يحاول أن يأتى بالدليل تأو الدليل ٥٠ ولو زيفا ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠ ولكنه يحاول أن يقنع نفسه بذلك ٥٠ وبأنه لا آخرة ٥٠ ولا حساب ٥٠

حتى يهون على نفسه ارتكاب المعاصى ٥٠ ولو أنه عرف ما سيحدث فى الآخرة ٥٠ لما امتدت يده الى حرام فى الدنيا ٥٠ ولو كانت كلها تعرض عليه ٥٠

ان قضية الآخرة ويوم الدين ٥٠ هى قضية الايمان ٥٠ والايمان الله ستلاقى الله ٥٠ وسيحاسبك ٥٠ والمؤمن اذا جاء أجله كانت نفسه مطمئنة ٥٠ لماذا ؟ ٥٠ لأنه يعلم أنه سيلاقى الله وسيوفيه حسابه ٥٠ وغير المؤمن ٥٠ اذا سمع سيرة الموت ٥٠ انزعجت نفسه ٥٠ وملا قلبه الخوف والرعب ٥٠ لماذا ؟ ٥٠ لأنه يعلم داخل نفسه أنه سيلقى الله ٥٠ ولكنه يحاول ستر هذه الحقيقة التي سيكشفها الموت ٠

#### المؤمن أذكى الناس جميعها

بعض الناس يعتقد أن المؤمن انسان الله ، يتعب في المسال ويشتى ثم يوزعه على الناس ، والناس تتمتع بما حرمه الله في الدنيا من متع حسية ، وهو يحرم نفسه من ماله ، ومن زينة الدنيا ، هل نجد عند فضسيلتكم توضيعا لذلك ،

#### ويجيب فضيلة الامام:

الحقيقة ان المؤمن أذكى الناس جميعا ١٠٠ لماذا ؟ ١٠٠ لأن المال الذي يكتسبه يستطيع أن يتمتع به على قدر ما في الدنيا من متاع محدود ١٠٠ وعلى قدر طاقة البشر وحدودهم في التمتع ١٠٠ ولكنه حين يدفع هذا المال لوجه الله ١٠٠ غانه في هذه اللحظة يعلم

ان هـذا المـال يبقى ولا يفنى ٥٠ غماله فى الدنيا يفنى ٥٠ وماله عند الله يبقى ٥٠ لذلك غهو بدل أن يفنى هـذا الذى اكتسبه فى لحظـة يتمتع بهـا ثم يزول ٥٠ جعله باقيا له أبدا الى يوم القيامة ٥٠ فأيهما الذكى ١ ٥٠ ذلك الذى يفنى ماله فى لحظات ٥٠ أم ذلك الذى يختار أن يبقى هـذا المـال ٥٠ وما يستطيع أن يحققه له ٥٠ ويبقى الجزاء خالدا ٥٠

انه كان يستطيع أن يتمتع بالمال حسب قدرات البشر ٥٠ وقدرات البشر محدودة ٥٠ ولكنه رفض ذلك ٥٠ واختار أن يتمتع به على حسب قدرات الله ٥٠ وقدرات الله بلا حدود ٥٠ ففى الدنيا قدرة المال هى التى ستمتع صاحبه ٥٠ أما فى الآخرة فان المتاع لا يكون بقدرة المال ٥٠ بل بقدرة الله سبحانه وتعالى ٥٠ ومن هنا فانه ترك حدود المتدرة ليذهب لن ليس لقدرته حدود ولا قيود ٥٠ فهل هذا غباه ٥٠ أم ذكاء ٢٠٠

وهناك مسالة أخرى وهى أنه قسد يدفع ماله فى الدنيا غيما يضره ولا ينفعه مع غاذا أنفق المال فى فاخر الطعام مشسلا مع أصابته الأمراض مع واذا أسرف فى شرب الخمر مثلا مع أو فى الملذات الحسية مع قسد ينهدم جسده مع وتضيع قوته وتضعف قدرته مع وهو ان أنفق المال على امرأة مثلا لا أخالق لها مع قد تسبب له شقاء فى حياته ماذن فانفاق المال فى الدنيا قد يصيب صاحبه بالضرر أو النفع معكلا الاحتمالين موجود مع ولكن ماذا عن انفاق المال من أجل الآخرة مانه يحمل النفع وحده مع ولا يحمل الضرر أبدا مع فالمؤمن قد اختار أن ينفق ماله فيما ينفعه مع بدلا من أن ينفقه فيما قد ينفعه أو قد يضره مع فأيهما هو الذكى الفطن ؟ مع ذلك الذي ينفق ماله فيما ينفعه مع ذلك الذي ينفق ماله فيما ينفعه مع ذلك الذي ينفق ماله فيما قدد ينفعه أو قدد أو ذلك الذي ينفق ماله فيما قدد ينفعه أو قدد يفره مع

. . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . .

# احاط الله بكل شيء علما ١٠ كيف ؟

س : وما معنى قوله تعالى : « يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم » .

# ويجيب فضيلة الامام:

معناه أن الله سبحانه وتعالى يريد زيادة فى ادخال الايمان والاطمئنان الى قلب من يعبده فيقول له ولا تحسب أننى لا أعرف ما يحدث وما يدبر لك فاننى أعلم ما بين أيديهم ١٠٠ أى ما يسترونه أو يخفونه ١٠٠ لاننى لن يغوتنى شى ١٠٠ أو يخفى على أى من خلقى حتى ما يدور فى صدورهم ١٠٠ ولا يبحثون به ١٠٠ وقول الله سبحانه وتعالى « يعلم السر وأخفى » معناه أن الله سبحانه وتعالى يعلم السر ١٠٠ ها هو السر ١٠٠ شى مشترك مطلع على الأعمال وعلى النوايا وعلى ما تخفى الصدور ١٠٠ ولذلك لا تخشى مطلع على الأعمال وعلى النوايا وعلى ما تخفى الصدور ١٠٠ ولذلك لا تخشى بين اثنين ١٠٠ أى شى اعتزمت أن أقوم به وأسررت به لأحد من أصدقائى أو أقاربى ١٠٠ ذلك أن السر ١٠ أى ما يسر به لغيره ١٠٠ أى ما يقوله له فيما بينهم سرا وما أخفى أى ما يخفيه فى صدره ولا يبوح به لأحد ١٠٠ أى يبقى هذا الأمر فى صدره ١٠٠ ولا يخرج الى لسانه أبدا ١٠٠ وبقاؤه فى صدره دون أن يسر به لأحد يجعله خافيا على الله سبحانه وتعالى ١٠٠ فى صدره دون أن يسر به لأحد يجعله خافيا على الله سبحانه وتعالى ١٠٠ في صدره دون أن يسر به لأحد يجعله خافيا على الله سبحانه وتعالى ١٠٠ في صدره دون أن يسر به لأحد يخله خافيا على الله سبحانه وتعالى ١٠٠ في صدره دون أن يسر به لأحد يجعله خافيا على الله سبحانه وتعالى ١٠٠ في صدره دون أن يسر به لأحد يفعله خافيا على الله سبحانه وتعالى ١٠٠ في الله يعلم كل شى عفها الذى يفزعك ١٠ و واذا كان الله لا ينام فلماذا الله يعلم كل شى عفها الذى يفزعك ١٠ و واذا كان الله لا ينام فلماذا

#### الله قسم الناس الى ثلاثة أصناف

س: هل هناك تضنيف للناس بالنسبة لمواتنهم من الايبان ؟ ، وما هي هده الأمباك ؟

## ويجيب فضسيلة الاهام:

نعم • • ان الحق قسم الناس بالنسبة لمواقفهم من الايمان الى ثلاثة أمسناف:

المينف الأول: هم المؤمنون ٥٠ والمؤمن انسجم مع نفسه وانسجم مع الكون ٠

الصنف الثانى: هم الكافرون • و والكافر هو من انسجم مع نفسه لانه لم يعلن الايمان بالله بقلبه ولم يخالف ما يعتنقه وان لم ينسجم مع الكون الذى خلقه الله •

الصنف الثالث: هم المنافقون ٥٠ والمنافق كما قلنا افتقد الانسجام مع النفس لانه في واقع الأمر لا يؤمن بالله ، ورغم ذلك يعلن الايمان بالله ٥٠ وبذلك يفتقد الانسجام الداخلي والخارجي ٥٠

ويمتلك المنافق نفسا مهزقة وملكات متباعدة ولا يرتاح في أعماقه ٠٠

بل ان أى شىء يطيعه يلعنه •• أن زمانه يلعنه ومكانه يلعنه ، والأدوات المسخرة له تلعنه ، ولن ينسجم فى الآخرة ، لأن مكانه هو الدرك الأسفل من النار •• أنه فى قاع النار حيث يختلف فى عذابه عن عداب الذين فى الدرك الأسفل من النار •• أن موقعه فى النار أعمق ••

لقد كان هناك فى المدينة منافقون من أهلها وهم من غير اليهدود ولكن لهم « شدياطين » من اليهدود يزينون لهم الكفر ، كان المنافقون ومستشاروهم من اليهود عندما يلتقون بالذين آمنوا يقولون :

نحن مؤمنون •

وكأنهم يظنون أن الايمان قول فقط ٠٠

وما أشبه الليلة بالبارحة حينما يزين الشيطان لواحد أن الأيمان مسالة قول فقط ٥٠ رغم ان الايمان بالله نابع من يقين قلبى وله تعبير بالسلوك ٠٠

ان القول هو استدلال على الايمان فقط ٥٠

أما اختيار الايمان فهو السلوك على مقتضى الايمان •

ولذلك فقد يوجد انسان يسلك سبيل المسلمين لكن بلا يقين قلبى ولا ايمان حقيقى ٠٠ انما هو مداهنة ورياء ٠٠.

وهو بذلك لا يمكن أن يكون من المؤمنين ٥٠

• • • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . . .

## الايمان يشع من القلب على الجوارح

س : بتى تحس الجوارح بنور الايان ؛

#### ويجيب ففسيلة الأمام:

ان المؤمنين تفيض أعينهم بالدمع أحيانا خشية لله • وتتحرك جوارحهم في كل حركة على ضوء اختيارهم • • هم المؤمنين • • لتكون كل حركة مطابقة لنهج الله • • فاذا كان القلب وهو المضخة التي تستقبل الدم المنقى المشبع بالأوكسجين الملازم كغذاء للمخ وفي الدم خلاصة المغذاء الملازم لنمو الجسم • هذا القلب المضخة لا يوكل ولا يمل بارادة لا دخل للانسان بها • • لأنها ارادة الحق واهب الحياة • • فاذا استشعر هذا القلب الايمان فانه يصبح منبع اليقين ويشع منه الايمان على الجوارخ •

. . . . . . . . . . . . . . .

## الرزق الذي تحصل عليه لك وللآخرين

س : بعض الناس يكد ويكدح ليحصل المسال ه ، ثم لا يتبتع ببا رزقه الله ، ، نماذا نتول عن بثل هــذا الانسان .؟

#### ويجيب فضيلة الامام:

ان الرزق الذى تحصل عليه أو الكسب الذى تصييه ليس الك وحدث ٥٠ فلزوجتك نصيب ٥٠ ولأولادك نصيب ٥٠ ولمعدد من خلق الله نصيب ٥٠ بل اننا نتعجب أحيانا من انسان بخيل لا يمتع نفسه بسا رزقه الله ٥٠ ونتساءل فى عجب أساذا يفعل ذلك ٥٠ وربما نلومه على ما يفعل ٥٠ والجواب على ذلك أن هذا المال الذى اكتسبته والذى يحرص عليه رزقه ولكنه رزق خلق آخرين ٥٠ وهو مجرد حارس عليه حتى يوصله اليهم ٥٠ ومن هنا لا يستطيع أن ينفق منه ولا أن يتمتع به ٥٠ وليبقى هكذا الرزق دون أن يمس حتى يصل الى صاحبه ٥٠ يتمتع به ٥٠ وليبقى هكذا الرزق دون أن يمس حتى يصل الى صاحبه ٥٠

• • • • • • • • • • •

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

# في حدود الله حماية للمجتمع كله ٠٠ كيف؟

س : لماذا وضع الله تبودا على هدى النفس البشرية . . ولمسالح من وضع هذه التبود لا

### ويجيب فضيلة الامام:

ان الله سبحانه وتعالى قد وضع قيودا على هوى النفس البشرية وهده القيود لم يضعها لصالح فئة معينة ووانما وضعها لصالح البشرية جمعاء و ولكن الطمع البشرى بلا حدود و والانسان يريد أن ينطلق بغرائزه و رغم أنه يعرف أن ذلك يأتى بضرر بالغ على المجتمع غريزة حب الامتلاك مثلا و الانسان يريد أن يملك كل شيء و القناطير المقنطرة من الذهب والفضة و وينظر الى ما يملكه بعض الناس ويتساءل لحاذا و الدهب والفضة و الفاق كل هذا ولو عاشوا ضعف أعمارهم و الجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » ووالجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والجواب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب يكون في كثير من الأحيان « مستحيل » و والمحروب المحروب المحروب

هل سيأخذون شيئًا من هذا معهم بعد الموت ٥٠ بعد الأجل ٥٠ والجدواب أيضا « مستحيل » ٥٠ اذا كان ذلك مستحيل ٥٠ غلماذا كل هذه الحرب على الامتلاك ؟ ٥٠ والجدواب أن النفس البشرية ، رغم أنهما ستموت ٥٠ تظن أن عمرها سيمتد سنوات وسنوات ٥٠ ولذلك قال رسول الله علي : (لم أريقينا أشبه بالشك ٥٠ من يقين الموت )٠٠

ولكن الله سبحانه وتعالى حرص على أن يهذب غريزة التملك ، فمنع

الاعتداء على ما يملكه الغير ١٠٠ لماذا ١٠٠ ليحمى كل فرد من المجتمع وليلتزم المجتمع كله بأن يحترم حقوق بعضه ١٠٠ نهى عن المال الحرام ١٠٠ وعن أكل حقوق الضعيف ليحميه من بطش القوى ١٠٠ وعن أكل أموال اليتامى الذين لا حول لهم ولا قوة ١٠٠ وسرقة أموال الناس ١٠٠ لماذا ١٠٠ نيحمى القوى اذا ضعف ١٠٠ وليحمى القوى وهو قوى ١٠٠

وهنا نرى عدل الله ١٠٠ انه يحمى الضعيف من القوى ١٠٠ وفي نفس الوقت يحمى القوى من المجتمع ١٠٠ أى أن التشريع هنا في صالح المجتمع كله ١٠٠ غنيه وفقيره ١٠٠ ضعيفه وقويه ١٠٠ ثم وضع الرحمة والتعاطف والتآخى بأن يعطى الغنى من ماله للفقير لينعم المجتمع بالسلام ١٠٠ وليضرج الحقد والبغضاء والكره من النفوس ١٠٠ وتحل مكانها الرحمة والتآلف ١٠٠ والتآخى ١٠٠ هذا هو تشريع من تشريعات الله سبحانه وتعالى ١٠٠ قد يقف ظاهرا ضد أطماع بعض النفوس البشرية التى تريد أن تملك بلا حدود وتطمع في أن تأخذ حق غيرها بلا وازع ١٠٠ وأن تستحوذ على كل شيء ١٠٠ ولكنه وهو يضع القيد يحمى هؤلاء الناس من أنفسهم ١٠٠ من أطماعها التى تؤدى بها الى الهلاك في الدنيا والآخرة ١٠٠ ويحمى المجتمع كله ١٠٠ ليجمله مجتمعا سعبدا متآخيا ١٠٠

• • • • • • • • • • •

• • • • • • • • • • •

#### المسبر نوعان

س: من صنفات المؤمن أن يصبر على ما أصبابه . . فهل الصبر نوع واحد أو نوعان ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

الأمر الذى يصيب الانسان نرعان: نوع للانسان فيه غريم ٥٠ ونوع لا يوجد فيه غريم ٥٠ عندما أمرض ليس لى غريم ٥٠ واذا أصابنى مكروه بقضاء وقدر ٥٠ كأن أكون سائرا فى الطريق فيسقط شيء فرقى ليس هناك غريم ٥٠ انما عندما أسير فى الشارع ويعتدى على انسان بالضرب اذن هناك غريم ٥٠

فهناك نوعان من الصبر ٥٠ صبر النفس فيما ليس لى فيه غريم ٥٠ وهـذا هين لانه ليس هناك انسان أنفعل عليه ٥٠ ولا أملك أن أرد على شيء قـد حـدث لى ٥٠ ما حسدت هو قضاء الله ٥٠ وأنا ليس أمامى الا الصبر ٥٠ هـذا نوع من الصبر لا يحتاج الى طاقة كبيرة ليمارسه الانسان ٥٠ لانه ليس هناك غريم أستطيع أن أرد له ما أصابنى ٥٠

والنوع الثانى من الصبر محتاج الى جـلد أكبر ٥٠ ومحتاج الى قوة ارادة ٥٠ وهـذا النوع هو الذى يوجـد لى فيه غريم أستطيع أن أنتقم منه وأستطيع أن أصـفح واغفر ٥٠ اذن عندما يتحـدث الله

سبحانه وتعالى عن الصبر بنوعيه ٠٠ يعطى لكل نوع ما يستحقه من وصف للنفس البشرية ٠٠ فهو عندما يتحدث عن الصبر على شيء ليس لى فيه غريم يقول:

« واصبر على ما أصابك ان ذلك من عزم الأمور » •

وعندما يتحدث عن الصبر الذي لى هيه غريم بحيث أستطيع أن أنتقم وأكون منفعلا اذا لم أنتقم ٥٠ يقول سبحانه وتعالى: « ان ذلك لمن عزم الأمور » ٥٠ هنا اللام للتأكيد في نوع الصبر وما يحتاج اليه من جسلد وضبط للنفس ٥٠ ففي الحالة الأولى حينما لا تستطيع أن تعاقب بمثل ما عوقبت به يكون الصبر من عزم الأمور ولكن في الحالة الثانية غانك تستطيع أن تنتقم من غريمك ولذلك قال الله سبحانه وتعالى: « ولمن صبر وغفسر » ٠٠

• • • • • • • • • •

### هل وجود الله يحتاج الى دليل

س: بعض المنكرين يجهدون اننسهم في اقامة ادلة على وجود الله مم ما الذي حملهم على ذلك مع أن الله موجسود غينا بالفطارة ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

ان الذي يحاول أن يضع الأدلة على وجود الله •• في الحقيقة قد أثبت هذا الوجود دون حاجة الى دليال •• فالدليل على وجاود

الله • • هو طلب الدليل على وجود الله • • ذلك أن طلب هـذا الدليل • • واجهاد العقل فيه • • معناه أن الله موجود فينسا بالفطرة • • نحس به ونشعر بوجوده • • ونعرف أنه موجود • •

اذن فوجود الله سابق لمحاولة الوصول الى دليل ٥٠ وهذه المحاولة التى هى قائمة وستظل قائمة الى أن تنتهى الحياة ، انما هى اعلان بأن الله موجود ٥٠ ونحن نستخدم ما يلائم عقولنا من أدلة ٠٠

فحينما أقبلت على وضع الدليل على وجود الله ٥٠ فما الذى حملك على ذلك ٥٠ ما الذى جعلك تتعب عقلك وفكرك لتضع الدليل على وجود الله ٥٠ الذى دفعك لذلك هو أن الله موجود فينا بالفطرة ٥٠ فينا جميعا ٥٠ أولئك الذين يؤمنون به فيطيعونه ٥٠ ويعلمون بتعاليمه ٥٠ وأولئك الذين يسرفون على أنفسهم ٥٠ ويشعرون بعظم العقاب الذى ينتظرهم ٥٠ تحسه نفوسهم التى تعرف الله بالفطرة ٥٠ فيجهدون عقولهم في محاولة النيل من دين الله ٥٠ وهم في الحقيقة يحاولون الهرب ولمو عقليا ٥٠ ولو بطريق التضليل من حساب واقع عليهم ٥٠

• • • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

# اسلام العقيدة واسلام النفاق

س : بمسادًا نفرق بين أهل العتيدة وأهل النفساق ؟

## ويجيب فضيلة الامام :

الاسلام اما أن يكون عن عقيدة ٥٠ فهو دين ٥٠ واما أن يكون عن غير عقيدة فهو نفاق ٥٠ والعقيدة قضية اختمرت في القلب اختمارا ٥٠

واقتنعت بها تهاما • بحيث أصبحت عندك يقينا لا يطفو الى العقل التناقش من جديد • قضية قتلتها بحثا وتمحيصا ودراسة ومناقشة • واقتنعت بها تماما • بحيث أصبحت عندك يقينا لا يطفو الى الذهن مرة أخرى • فاذا طفت الى العقل لتناقش من جديد • فالايمان هنا ناقص • ولذلك حين قالت الأعراب آمنا • ماذا قال الله لهم • « قل لم تؤمنوا • ولكن قولوا أسلمنا و ذا يدخل الايمان في قلوبكم » • •

اذن الايمان هو عقيدة اقتنع بها القلب تماما ٥٠ بحيث لم تعدد تطفو الى العقل لتناقش من جديد ٥٠ وهو لا يأتى فى منطقة الحس ٥٠ أو المنطقة التى تخضع للحواس عندنا ٥٠ بمعنى أنك لا يمكن أن تقول لانسان أنا مؤمن ٥٠ اننى أراك أمامى ٥٠ وأنت تراه أمامك فعلا ٥٠ ولا تستطيع أن تقول أيضا اننى مؤمن ٥٠ ان هذا الكوب ممتلى، ٥٠ والكوب ممتلى، بالماء ٥٠ وأنت تراه أمامك ٥٠ تلك ليست منطقة الايمان ٥٠ ولكن منطقة الايمان ٥٠ شىء غيبى عنك لا تراه ولا تستطيع أن ولكن منطقة الايمان هى الغيب ٥٠ شىء غيبى عنك لا تراه ولا تستطيع أن تصل اليه بحواسك ٥٠ ولذلك غاننا فى كثير من الأحيان نحاول أن نشبه الايمان بأنه يقين عندنا كالشىء الذى نراه ٥٠ فتقول أنا متأكد أن هذا سيحدث ٥٠ أو أنا مؤمن أن هذا سيحدث ٥٠ كما أراك أمامى تماما ٥٠ الذي سيحدث هو غيب عنى ٥٠ قد يحدث وقد لا يحدث ٥٠ أنا لا أستطيع هنا أن أقطع بذلك ٥٠ ولكن تصديقا منى للايمان ٥٠ غأنا أقول أن هذا سيحدث كما أراك أمامى ٥٠ يقينا بالغيب ٥٠

واذا كان ذلك فى أمور الدنيا الصفيرة ٥٠ فكيف فى الايمان بالله سبحانه وتعالى ٥٠ اليقين هنا يجب أن يكون على درجة عالية ٥٠ أن تعبد الله كأنك تراه ٥٠ فان لم تكن تراه فانه يراك ٥٠

. . . . . . . . . . . .

• • • • • • • • • • •

#### من مسفات المؤمنين

س : تحدثتم غضيلتكم كثيرا عن المؤمنين ، وأنهم وخدهم الذين يخاطبهم الله بالتكاليف ، تريد أن تذكر لنا بعض صيفات المؤمنين ،

### ويجيب فضيلة الأمام:

المؤمنون الذين لا يرتابون فى صدق الكتاب المنزل من الله على رسوله محمد بواسطة الرحى وو فهو قرآن محكم فيه الهداية الكاملة لمن يملكون صفاء النفس والفطرة الصاحقة ويؤمنون بالغيب الذى لا يعلمه الاخالق الكون ويقيمون الصلاة بخشوع للخالق تنقية للنفس من الشوائب واقامة للصلة بين المخلوق والخالق وينفقون من رزق الله لهم ووسواء كان الرزق مالا أو قدرة أو اقتدارا ويؤمنون بما أنزل على محمد النبى الكريم من كتاب كريم وو مصدقين لما فيه من أخبار عن الأنبياء السابقين وما جاء فى كتب هؤلاء الأنبياء والمنابقين وما جاء فى كتب هؤلاء الأنبياء والمنابقين وما جاء فى كتب هؤلاء الأنبياء والمنابقين وما جاء فى كتب هؤلاء الأنبياء ويؤمنون بما أنبار

هؤلاء المؤمنون بأن هناك حسابا في اليوم الآخر • ويصدقون بقدرة الخالق على البعث •

هؤلاء هم الذين هداهم الله بنور الايمان • وهؤلاء هم المنسجمون بالايمان مع الكون المسبح بحمد الله • • هؤلاء المؤمنون كل واحد منهم منسجم مع نفسه وربه وملكات نفسه • • لا تنازع ولا تصارع في الدنيا ولا في الآخرة بين أفعالهم وأقوالهم وسلوكهم • •

#### عظمة الخالق ٠٠ وكل ميسر لما خلق له ٠٠

س : ما رأى فضيلتكم فى آيات الله الباهرة فى الكون ، ، هل يمكن أن تدلنسا على بعض منها ؟

#### ويجيب غضيلة الامام:

ان الانسان عندما يتدبر أمر النبات تتجلى له آيات الله الباهرة التى جعلت لكل نبات غريزة غذائية يمتص بها الصالح له من مواد الأرض والقصب يختار ما يناسبه من مواد والفلفل يختار له ما يناسبه من مواد الأرض وكذلك التين والتمر ومواد الأرض و والمنجسو تختار ما يناسبها وكذلك التين والتمر ولم نبات يمتلك غريزة خاصة به يحقق بها خاصية الانتخاب الغذائى وكل نبات كما هو حال كل كائن قسدر له الله السبب الذى يوجد من أجله ومنحه هداية امكانات النمو المناسبة نه وهده أحسد أسرار عظمة الخالق الأعز الأكرم و

هــكذا نرى عظمة الخالق التى تهدى كل كائن الى القــدرة على التفاعل والاختيار المناسب •

وكما يصدث ذلك في النبات ، نجده يحدث أيضا بشكل آخر في الحيوان •

نجـد أن هناك هـداية لبعض الحيوانات عندما نتأملها ، نرى العجب ٠٠

فالتمساح \_ على سبيل المثال \_ يخاف الانسان منه ويرهبه • • هــذا التمساح يفتح فمه فى بعض الأوقات ليسمح لنوع معين من الطيور أن يقوم بمهمة تنظيف فم هــذا التمساح وآسنانه • •

ان هذا النوع من الطيور يتغذى على بقايا طعام التمساح ٠٠ والتمساح يفتح له فمه ويترك للطير فرصة التقاط بقايا الطعسام من فمسه ٠٠

وهذا النوع من الطيور هو الذي يقوم بدور الانذار المبكر الأي خطر يهدد التمساح • • غاذا رأى الطير عدوا للتمساح فهو الذي يحذر التمساح من الخطر القادم عليه •

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### هل يجب علينا معرفة الحكمة من كل تكليف

س ، ما هسو المطسلوب من المؤمن ازاء النمسم التي انعم الله بها عليه ؟

### ويجيب فضسيلة الأمام:

اذا كان القرآن الكريم قد جاء بضرورة اقامة الصلاة وايتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت ، وذلك بعد أن يؤمن الانسان بأنه لا الله الا الله وأن محمدا عبده ورسوله ٠٠

اذا كان ذلك هو ما جاء به القرآن الكريم من تكاليف ايمانية وأحكام

تعبدية • • ألا يتطلب ذلك اذعانا وخضوعا وتنفيذا للصلاة والصيام والزكاة والحج لن استطاع اليه سبيلا •

أليس الاذعان واجباً لهذه الأحسكام التعبدية التي كلف بها الخالق الانسسان؟

ان المؤمن اذا حاول أن يعدد النعم التي أنعمها الله عليه بفرضية الصلاة ، فلن يحصيها لذلك يكتفى بالقول :

أنا أصلى لأن الله أمرنى بالصلاة وأن رسول الله أوضح لنا بالمثل والتجربة الواضحة كيفية الاستعداد للصلاة بالوضوء وان القرآن الكريم قد نص على ذلك ١٠٠

ان المؤمن اذا حاول أن يعدد النعم التى أنعمها الله عليه بفرض الصدوم فى رمضان فلن يحصيها لذلك يكتفى بأن يصوم قائلا فى صيامه الله صوم أمر به الله وأرجو أن يتقبله الله •

وكذلك الزكاة ٥٠ وكذلك حج البيت لمن استطاع اليه سبيلا ٠

ان النعم والحكم التى تتضمنها تكاليف الابمان لا حدود لها : ويطبقها المؤمن لأن الله قد أنزلها فى محكم كتابه ولا أحد فينا يعلق تنفيذ الفرائض والأحكام التكليفية على علتها أو منافعها •

ان المؤمن يقبل الأمر القادم من الله دون أن يعلم علة الأمر .

. . . . . . . . . . .

# البائمون أنفسهم لله

س : هناك من البشر من باعدوا انفسسهم لله ، فبن هم استحاب هدده البايعة في راى غضيلتكم ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

ان هناك مبايعة بين العبد والرب .

الشاري هو الحق ٥٠

ومكسب العبد فوق كل تصور ١٠٠ انها الجنه التي وعد الله المؤمنين بها ١٠٠ اذا جاهدوا في سبيله بالنفس والمال ١٠٠ وقاتلوا في سبيل نصرة الملق ١٠٠

ويحدد الله صفات هؤلاء الذين يبيعون أنفسهم لله ليأخذوا الجنة بأنهم:

« التائبون • العابدون • الحامدون • السائحون • الراكعدون • الساجدون • الآمرون بالمعروف ، والناهون عن المنكر ، والحافظون لحدود الله • وبشر المؤمنين » •

« الآية ١١٢ من سورة التوبة »

أولئك هم الذين باعوا أنفسم لله فأكثروا التوبة عن هفواتهم

ويحمدن الله على كل شيء ١٠٠ لأن الله يريد الخير دائما لعباده ، ويؤدون صلواتهم فى خشوع ويأمرون بالخير وينهون عن كل شر ١٠٠ هؤلاء لهم البشرى بالجنة ، أبلغها رسول الله لهم ويبلغها كتاب الله لكل من سار فى طريق الايمان ٠٠

ان الانسان قد يتنعم في الدنيا على قدر تصوره للنعيم ٠٠

أما نعيم الانسان المؤمن في الآخرة فهو على قدرة الله وتصور الله ٠٠

اذن:

فصفقة الايمان أكثر ربحا من أي صفقة أخرى ٠٠

لكن بعض من لا يريدون أن يحملوا أنفسهم على منهج الله يستعجلون مكاسب الصفقات استعجال الحمقى ٠٠

انهم يظنون أن عاجل اللذة وعاجل الكسب المادى هو الجوهر •• وينسون أن كالمنهم مجرد حادث له ميلاد وله موت •

وبعد الموت هناك حساب ٠

المؤمن ينال الجنة بعد أن يستوفى الله منه حساب ما عصى الله فيه : الما أن يغفر له واما أن يعدنه عذابا محدودا يدخل بعده الجنة •

أما غير المؤمن فينال خارد الجحيم •

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

#### الانسان يتعرف على الخالق بالفطرة

س : هل الانسان بنطرته يستطيع ان يتعرف على الله من خالال نظرته الى الكون ؟

# ويجيب فضسيلة الامام:

ان الانسان يتعرف على الخالق الأعظم بالفطرة الأولى • • ذلك أن أهم ما يدرس الآن بالنسبة لاستخدام اللغة ، هو اتصال الكلمات بالعقل • •

هــذا الاتصــال هو الذي يعطى التأثير العقلي للكلمة في ذهن الانســان ٠٠٠

أى ان المعنى لابد أن يوجد أولا فى الذهن ثم تأتى الكلمة لتعبر عنه • وعندما يسمع الانسان كلمة « الله » فانه يفهم على الفور ان الكلمة تعبر عن الخالق الأعظم للكون ••

وهـذه هى مهمة المفكر ٥٠ أن تتدبر وجود الله فى كون الله ٠٠ أن نختار دائما ما يزيد من اليقين الايمانى ويبعد عن أرواحنا هواجس الشياطين التى ترصدت لآدم منذ قصسة الخلق الأول ٠

ان الانسان عليه أن ينظر الى الكون كله ، لا ليستمتع به فقط ، ولا لينتفع به فقط ، ولكن ليتدبر حكمة الخالق فيما خلق •

#### حماية الله للمؤمن ولو كان ضحيفا

س : اننا نشاهد في الحياة العامة أن المؤمن وأن كان ضعيفا بنتصر على غير المؤمن وأن كان قوبا ، ، غما تعليل غضيلتكم لمسددا ؟

## ويجيب فضسيلة الامام :

ان أى صراع يحدث بين انسان وآخر قد يكون احدهما قريا أو يكونان متساويين في القوة ٠٠ فان الغلبة والانتصار سيكونان للأقوى ٠

أما اذا قام صراع بين انسان وآخر ٥٠ وأحدهما ملتحم بالايمان بالله فالغلبة للانسان المؤمن مادام قد أمن بالله ٥٠ ولن ينتصر عليه أحدد الا اذا شرد بعيدا عن جانب الله ٠

ولقد ضربت مثلا على ذلك لتقريب المسألة من الذهن العددي ولأوضح بشكل قاطع تلك المسألة العقدية ٥٠ ولله من قبل ومن بعد المشل الأعلى ٠

قلت: لنفترض ان رجلا له غلام صعير وقف الرجل ليتحدث الى صديق له غشرد الفلام الصغير بعيدا عن أبيه ليلعب في الشارع ٥٠ وتصدى

لهذا الغلام الصعير أطفال أكبر منه في القوة والعمر ٥٠ فلمن يلجاً الغلام ؟ لابد انه سيلجأ الى أبيه ٠

وفى اللحظة التى يلجأ الغلام الأبيه يصاب الأولاد منه بالخوف لأن للطفل أبا قويا ٥٠ وان الوالد قادر على حماية ابنه ٠٠

يحدث ذلك من أب وابن ٥٠ كليهما مخلوق من مخلوقات الله ٥٠ فما بالنا بالخالق الكامل المطلق لكل الوجسود ٥٠

ماذا يحدث عندما يحتمى صاحب حق ضعيف بالخالق الأعلى!

ما بالنا بانسان بذل كل ما فى طاقته لتحقيق هدف فى حدود منهج الله فتكثر عليه أهل الكذب بالله ٥٠ فاستنجد هذا الانسان المؤمن بالحى القيوم الذى لا تغفل له عين ولا تحد قدراته قدرة أو قوة ؟

ان الحماية هنا لن تكون حماية أب لابنه ٥٠ ولكنها حماية خالق أعظم لمخلوق مؤمن ٠

لذلك معندما يقف عبد مؤمن ملتحم بقوة وربوبية الله ٠٠ فلابد أن يهزم العبد الفارغ من ربوبية الله ٠٠

. . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

#### معنى العبسادة

س : يظن بعض الناس أن العبادة تتمثل في أداء الغرائض محسب ، عهل هذا الظن مسحيح أو خاطىء ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

العبادة ليست هي أركان الاسلام فقط كالشهادة والصلاة والصيام والزكاة والحج ٠٠

ان معنى العبادة يتسم ليشمل حركة الانسان فى الكون كظيفة لله وليعمر أرض الله ويستثمر ما وهبه الله من ملكات فيما يعود عليه ويفيض عن حاجته ليشمل من هم فى حاجة •

ان العبادة أركان وبنيان ، فلا يصسح أن نقف عند الأركان وحدها ونترك البنيان • واذا كان شرط الحق للخلق هو العبادة • • فان عبادتنا • له لا تضيف اليه ولا تزيده شيئا •

انما عبدادة الحق الرحمن هي لتنظيم حركتنا في الكون وتحقيق

ورغم ان أفعال الخالق لا تخضيع لايجاد علة لها • • الا اننا نتعرف من خيلالها على ما يعود علينا نحن بالفائدة منها •

فنحن مأمورون بالعبادة لننتفع بالعبادة ٠

ولو أراد الله أن يقهر المخلوقات على عبادته فان كائنا من كان لا يمكنه أن يشد عن طاعة القهار الرحمن ٠٠

فلو أراد الله هـذا القسر على العبادة ما استطاع خلق من خـلق الله أن يشذ عن طاعته ٠٠

لكن هـذه الطريقة قد تثبت فقط صـفة القهر ٥٠ فاذا أراد الله شيئا قهر الكائن عليه ٠

لكن الله أراد أن يثبت صفة « المحبوبية » أولا ٠٠

واذا تأملنا الكون المسخر كله لخدمة الانسان فسنجده عابدا مسبحا لله ٠٠ اما الانسان فقد نال حق الاختيار ٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

# لفظ الله له معنى وأحد في كل العقول

س : با الذي جعل للنظ الله بعنى واحد في كل العتول مهما اختلنت لغات البشر ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

ان القرآن يجيب على ذلك بالقول الفصل:

« وإذ أخد ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم وأشعدهم على

أنفسهم ألست بربكم ؟ • • قالوا بلى شهدنا • • أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هـذا غافلين • أو تقولوا إنها أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أغتهلكنا بما فعل المبطلون » •

## « الآيتان ١٧٢ ، ١٧٣ من سورة الأعراف »

تدلنا هاتان الآيتان الكريمتان كيف ان الله أخد كل ذرة فى ظهر آدم ستكون بشرا وأشهدها على الخلق وآمنت ذرية آدم بألرهية الواحد القهار •• وحذرهم المولى عز وجل من أن يقولوا يوم القيامة إنا كنا غافلين عن فطرة الله التي أشهدنا عليها •• أو أن يقول الواحد منا ان الشرك بالله كان بسبب شرك الآباء من قبل وأن الانسان من سلالة أشركت بالخالق الأعظم •• كما تدلنا الآيتان على وجود الفطرة الأولى ، ومنها بالخالق الأعظم • في وجد قبل أن توجد النفس البشرية • ومن هنا جاء العقل والقلب باليقين الفطرى على وجود الله سبحانه وتعالى • •

# وهذه المعرفة بالخالق الأعظم •

ان الجاهل والمتعلم والصبى والمرجل والمرأة والكهـــل • • كل هؤلاء يتعرفون على معنى كلمة الله فور أن ننطقها • •

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### المؤمن وثوابه في الجنــة

س : هل يبكن لفنيلتكم أن تعطيفا مسورة عن النعيم الذي سيحظى به المؤمن في الجنية ؟

## ويجيب فضيلة الأمام:

ان النفس البشرية لا تستطيع أن تتخيل ما أعده الله للنفس المؤمنة جزاء طاعة الله •• لأنه لا يمكن للخالق الأكرم أن يساوى المؤمن العامل للعمل الصلاح •• غللمؤمن ذى العمل العمال الصالح جنات النعيم تكريما للايمان والعمل الصالح •• وللكافر مقام من الصالح جنات الخروج منها أعيد اليها جزاء التكذيب بما جاء به الحق من آنات بمنات •

وعن الجنة يقول الرسول الكريم ما معناه:

« فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر » •

. . . . . . . . . . .

#### كيف نستقبل الابتسلاء

س ؛ ما رأى نضيلتكم في الكيفية التي نستقبل بها الابتلاء ا

### ويجيب فضيلة الامام:

الابتلاء امتحان بالحدث الحسن أو الحدث المؤلم •

فاذا كان ابتلاء الله للانسان بالنعمة فشكر الله عليها وأحسن التصرف فيها فذلك نجاح للمؤمن ٠٠

واذا كان ابتلاء الله للانسان بالحدث المؤلم ، فصبر عليه وأحسن الايمان بالله فهذا أيضا نجاح للمؤمن •

فاذا ابتلى الانسان المؤمن بالخسير وأحسن فيه وشكر الله عليه فذلك نجاح ٠٠٠

واذا ابتلى الانسان المؤمن بالشر ، غصبر عليه وتمسك بعبادة الله غذلك نجاح ٠٠

## لماذا كان الاسلام دين الناس جميعا

س : اعداء الدين يدعون أن الاسلام بساء للعرب نقط ، نبهاذا ترد نضيلتكم على هذا الادعاء ؟

# ويجيب غضييلة الامام:

ان رسالة رسول الله محمد هي بلاغ لكل الناس ٠٠

بلاغ للذين آمنوا من قبل بأي دين كان ٠٠٠

بلاغ للذين آمنوا ولو كانوا بقية قوم من عهد آدم ٠٠ أو بقية قوم من عهد ادريس ٠٠ أو بقية قوم من عهد نوح ٠

بلاغ الى كل الناس المؤمنين ، ولو كانوا بقية من قوم على عهد ابراهيم خليل الرحمن ٠٠

بلاغ الى كل الخلق ، ولو بقية من قرم من عهد صالح أو بقية من قوم من عهد هدود ٠٠

كل هؤلاء جميما هم الذين آمنوا ولم يلون ايمانهم بشيء الا مطلق الايمان ٠٠٠

ورسالة محمد عليه الصلاة والسلام هي بلاغ اللذين نسبوا الى

اليهودية ، وكذلك للذين نسبوا الى النصرانية ، وكذلك الذين نسبوا الى الصائمة ٠٠

كل هؤلاء مدعوون منذ بعث محمد رسولا من عند الله الى الايمان بالدين الشامل الجامع • • دين الاسلام الذي جاء مكتملا بالوضع الايماني العقائدي في الأرض • •

فمن آمن من هؤلاء بالله ورسرله محمد صلى الله عليه وسلم ، صدق بالدين الجديد ، فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون ،

أما من تمسك بأى منهج سبق على رسالة رسول الله •• فهؤلاء لم يؤمنوا الايمان الحق •• ذلك ان الرسالات السابقة على محمد عليه الصلاة والسلام ، اما أصابها نسيان لبعض المنهج بالغفلة : أو تحريف جاء به بعض الذين استحفظهم الحق على منهجه •• ولذلك جاء محمد رسول الله بمنهج قرر الحق أن يحفظه بمشيئته •

• • • • • • • • • •

#### الايمان • والعمل الصالح

س : ما هى الحكهة فى أن الله يعطف الايمان دائما بالعمل الصالح ؟

## وبجيب فضيلة الأمام :

ان الحق عندما يكلف الانسان بالايمان ٥٠ فالايمان عمل عقائدى قلبى ولا يكفى أن تنفعل الجوارح بمنهج الاسلام ، انما لابد أن يتبسع انفعال الجوارح عمل صسالح ٠٠

ان الله لا يضره من الناس ان أمنوا أو كفروا .

ولكن الله يريد منهجا يسيطر على حركة الحياة • • لذلك ينتج من مــذا العمل حركة تتساند مع حركات بقية المؤمنين في الكون • • فينسجم الكون كله • •

ان العمل الصالح لا ينشأ الا عن عقيدة ايمانية ومنهج يعبر عنه الانسان بالسلوك ٠٠

المنهج قادم من الله الذي له طلاقة القدرة ، وطلاقة العلم ، وطلاقة الحكمة •

والعمل الصالح يريد به الله حركة منسجمة للانسان بالكون •

ولذلك يأتى ذكر الايمان دائما في القرآن الكريم وهو مرتبط بالعمل الصالح •

ولذلك فالذين آمنوا بالله وبالمنهج القادم به رسول الله وطبقوا هذا المنهج ، وسلكوا في الحياة على ضوء هذا المنهج ، لا خوف عليهم في الدنيا ولا هم يحزنون في الآخرة •

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

### حمد الله على كل النمــم

س: لقد أوجب علينا الاسلام أن نحمد الله على النعم التي هي من عمل الانسان وعلى النعم التي لا دخل للانسان غيها ، غكيف نؤدى الحمد لله ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

معظم النعم في الكون لم تكن ثمرة عملنا ٠٠

ولكن هناك بعض النعم هى من ثمرة عمل الانسان ٥٠ فعلى الانسان المؤمن أن يستقبل النعم التى ليس للانسان فيها دخل وتفضل بها الله على البشر من غير حول لهم أو طول ٥٠ بالحمد ٥٠٠

واذا كانت النعم هي من ثمرة عمل الانسان • • فالعبد المؤمن عليه أن يحمد الله على أن عمله قد أثمر هذه النعمة • •

غليقل كل منا الحمد لله مرة من أجل العمل الذي قمنا به فأثمر ٠٠

والحمد لله من أجل النعم التي نستمتع بها في الكون وليست من صدنع أيدينا ولا دخل لنا فيها ٠٠

#### وليقل كل منا :

الحمد لله على كل نعمة نسيت فيها الحمد لله ••

والحمد لله عن كل منعم عليه ونسى أن يقول الحمد لله ٠٠

• • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### حكمة اخفاء الغيب عنا

س : هل ترى نضيلتكم أن هنيك حكمة الهية وراء اخفاء الفيب عنا ؟

### ويجيب فضيلة الامام:

الله سبحانه وتعالى أراد أن يحرر المؤمن من القلق ٥٠ وهو مرض العصر ٥٠ ذلك المرض الذي يدفع النفس البشرية الى الانتحار والى اليأس ٥٠ والى التدمير ٥٠ والى كل عمل يفسد في الأرض ٥٠ فاذا نظرت الى جريمة ٥٠ فاعلم أن هناك انسان خائفا وراءها ٥٠ أساس الجريمة هو الخوف والقلق ٥٠ أساس محد النوف والقلق ٥٠ أساس المعاصى هو الخوف والقلق ٥٠ أساس الحياة الشقية على الأرض هو الخوف والقلق ٥٠

والله سبحانه وتعالى قد وضع لنا من الايمان ما يحررنا من ذلك ٠٠ فأنت لا تعرف معنى الخير مادمت تجهل الغيب ٠٠ فقد تحصل فى صفقة على مسال وفير ٠٠ واذا بهذا المال ينقلب نقمة عليك ٠٠ فيفسد أولادك ٠٠ ويهدم بيتك ٠٠ وقد تعتقد ان الخير هو قرب من صاحب نفسوذ ٠٠ والتصاق به ٠٠ ولكنك لا تعرف ما يحمله الغيب من أن هذا الانسان

سيفقد نفوذه ١٠٠ أو سيزول عنه الملك ١٠٠ مما اعتقدت بحكمك الحاضر أنه خير ١٠٠ ولذلك فأنه مادام الغيب محجوبا عنك ١٠٠ فان معرفة الخصير والشر هي الأخرى محجوبة عنك ١٠٠ لا تستطيع أن تدركها يقينسا ١٠٠ فاذا أنت استعذت باسم الله سبحانه وتعالى ١٠٠ ووكلت الأمر اليه ١٠٠ فانه سبحانه وتعالى وهو عالم بالغيب يقول لك ١٠٠ هـذه خير لك فخذها ١٠٠ سأقسمها لك ١٠٠ وهـذه شر لك ١٠٠ فسأمنعها عنك لأحميك ١٠٠ ربها تكون أنت كارها في هذه اللحظة ١٠٠ ولكنك بعد فترة قصسيرة ١٠٠ وحين يصبح الغيب حاضرا عندك ١٠٠ وتطلع عليه ١٠٠ سترفع يديك أني السماء وتصيح ١٠٠ الحمد لله ١٠٠ لأنه منع عني هسذا الشر ١٠٠

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . .

#### حقيقة علمية عن الشسمس والقمسر

س : نرید بن فضلیلتکم أن توضحوا لنا معنى توله تعالى :

« لا الشبس ينبغى لها أن تدرك القبر .. ولا اللبل سابق النهار » ..

#### ويجيب فضيلة الامام:

أما كون أن الشمس لا تدرك القمر ٥٠ فقد قال العلماء انهما يتحركان فى خطين متوازيين لا يلتقيان أبدا ٥٠ وهذه المحقيقة العلمية ظهرت فى السنوات الأخيرة ٥٠ ولكن القرآن ذكرها منذ أربعة عشر قرنا ٥٠ وأما معنى قوله تعالى : « ولا الليل سابق النهار » ٥٠ فهنا نفى لشىء موجود غير صحيح ٥٠ يريد أن يزيل هـذا

الراقع المخاطىء ٥٠ العرب كانوا يقولون ان الليل يسبق النهار ٥٠ واليوم عند العرب يبدأ بغروب الشهس ٥٠ بمعنى ان رمضان يثبت بعد غروب شمس آخر يوم شمس آخر يوم من شعبان ٥٠ والعيد يثبت بعد غروب شمس آخر يوم من رمضان ٥٠ اذا كان العرب يقولون ان الليل يسبق النهار ٥٠ غمعنى ذلك أن النهار لا يسبق الليل ٠٠

اذن وجدت عندنا حقيقتان • • الليل يسبق النهار • • والنهار لا يسبق الليل • • تركها الله • • ولم يتعرض لا يسبق الليل • • تركها الله • • ولم يتعرض لها • • لأنها حقيقة • • ولكنه جاء الى كلمة ان الليل يسبق النهار • • ورد عليهم بقوله تعالى : « ولا الليل سابق النهار » • •

اذن وجدت عندنا حقيقتان ٥٠ لا النهار يسبق الليل ٥٠ ولا الليل يسبق النهار ٠٠ ولم الليل حقيقة كانت موجودة ٥٠ ولم يتعرض لها القرآن ٥٠ لأنها حقيقة ٥٠ لا الليل يسبق النهار خطأ كان موجودا فصححه الله سبحانه وتعالى بقوله:

« ولا الليل سابق النهار » • • اذن لا النهار يسبق الليل • • ولا الليل يسبق الليل معانى ذلك أن الليل والنهار يوجدان معا فى وقت واحد على الأرض • • لأن المنهار لا يسبق الليل • • والليل لا يسبق النهار • • وهذا لا يتأتى الا اذا كانت الأرض كروية • •

لكن ليس هـذا هو القصـد النهائي من الآية ١٠ الله سـبحانه وتعالى أراد أن يصحح هذه الحقيقة ١٠ ويقرر ان الليل والنهار موجودان معـا على الأرض ليبلغنا عن حقيقة خلق الأرض ١٠٠ لو أن الله سبحانه وتعالى قـد خلق الأرض مسطحة ١٠٠ فأما أن تكون الشمس ساعة الخلق في مواجهة السطح ١٠٠ وحينئذ يكون النهار قـد وجد أولا ١٠٠ ثم يأتى بعـد ذلك الليل ١٠٠ واما أن تكون الشمس غير مواجهة للسطح سـاعة الخلق ١٠٠ ومن هنا يكون الليل قـد أتى أولا ١٠٠ ثم بعد ذلك يأتى النهار ١٠٠ الخلق ١٠٠ ومن هنا يكون الليل قـد أتى أولا ١٠٠ ثم بعد ذلك يأتى النهار ١٠٠

ولكن كون الله سبحانه وتعالى يقول ان النهار والليل خلقا معا معا يسبق أحدهما الآخر دليل على أن الله سبحانه وتعالى قد خلق الأرض كروية معدد الشكل الوحيد الذى يوجد فيه الليل والنهار على سطح الأرض معا ساعة الخلق مع وهكذا نرى القرآن قد مس حقيقة هامة فى آية أو جزء من الآية يريد الله أن يخبرنا فيه بأنه خلق الأرض على هيئة كرة مع وأنه أوجد الليل والنهار معا معامه فيقول سبحانه هلى سابق النهار سابق النهار » مها النها سابق النهار » هو ولا الليا سابق النهار » هو النهار سابق النهار » « ولا الليار سابق النهار » و النهار سابق النهار » « و النهار سابق النهار » « و النهار سابق النهار » « و النه

وعندما يتقدم الذهن البشرى ويبحث ٥٠ ويعرف معنى الآية نجد أن الله سبحانه وتعالى أخبرنا بكل هذه الحقائق عن خلق الأرض على هيئة كرة ٥٠ وخلق الليل والنهار معا فى بضم كلمات ٥٠

• • • • • • • • • • • •

## العقسل يعرف ذالقه • • ولكن !!

س : لا شك أن العتل يعلون خالقه .. ويألف وجوده ، ويحس به .. للهاذا أذن الكثر والضلل ال

### ويجيب فضيلة الامام:

ان الله سبحانه وتعالى موجسود بذاته ٥٠ موجود بآياته ٥٠ تدرك المقول معنى لفظ الجـــلالة مصداقا للآية الكريمة:

« واذ أخف ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على انفسهم ألست بربكم • و قالوا بلى شهدنا • و أن تقولوا يوم القيامة

انا كنا عن هدا غافلين ٥٠ أو تقولوا انما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم » ٠٠

اذن غهذه الآية التي هي معجزة من معجزات القرآن ٥٠ تبين لنا كيف أن العقول كلها تدرك معنى لفظ الجالالة ٥٠ مع أن أحد لم ير الله ٥٠ الا اننا جميعا الجاهل منا والمتعلم ٥٠ والذي قرأ والذي لم يقرأ سطرا واحدا في حياته ٥٠ اذا ذكر أمامه لفظ الجالالة كان له معنى وألفة ٥٠ ولم يستغربه أحد ٥٠ وهدذا دليل لغوى على وجود الله سبحانه وتعالى ٥٠ ودليل على أن العقل يعرف خالقه ٥٠ وأن المعنى معروف لديه ٥٠ بل ان الذي يحاول ستر وجود الله ٥٠ نقول له انك تثبت وجود الله ٥٠ ذلك أنه لو كان الله سبحانه وتعالى غير موجود كما ترعمون ٥٠ ما كان هناك سبب لحاولة ستر وجوده ٥٠ وكأنك في هده الحالة تثبت بأن الله موجود ٥٠

تلك هي المعجزة التي لابد أن ننتبه لها ٥٠ وأن نعرف ان الله سبحانه وتعالى موجود في قلب وعقل كل واحد منا ٥٠ واننا جميعا اذا ذكر اسم الله أمامنا ٥٠ وعرفنا ولم نشعر بعد ألفة ٥٠ وهذا اعجازا الله ٥٠

ولذلك فان العقل البشرى ٥٠ وهر يألف وجود الله ٥٠ ويحس به ٥٠ يبدأ في البحث في الكون ٥٠ فيرى آيات الله سبحانه وتعالى الدالة عليه جل جلاله ٥٠ يرى الشمس كل نهار ٥٠ ويرى النجوم كل مساء ٥٠ ويحس بالهواء الذي يتنفسه والذي هو لازم لحياته ٥٠ ويرى الماء يملا الأرض ٥٠ ويروى الزرع الذي يقتات منه ٥٠ وكيف خلقت التربة لتغطية هدذا الزرع ليعيش ٥٠ ويرى نعم الله سبحانه وتعالى تحيط به في كل مكان ٥٠ فالأرض ولو انها كرة مستديرة ٥٠ الا أن الله سبحانه وتعالى قدد مهدها له ليستطيع السير فيها والتنقل ٥٠٠ والانسان ولو أنه يقف فوق الأرض ورأسه في الهواء ٥٠ الا أن جاذبية الأرض تمسك به ٥٠

فلا يطير فى الهواء ٥٠ بل هو يستطيع أن يسمى مطمئنا وقد لا يدرى أنه يسير غوق كرة كما كان فى الماضى قبل أن يعرف الناس كروية الأرض ٥٠ والأغنام التى خلقها الله سبحانه وتعانى للانسان مسخرة له ٥٠ تعطيه اللبن وهو أحد مقومات الحياة ٥٠ وتعطيه اللحوم ولها منافع كثيرة ٥٠ والماء ينزل من السماء ليسقى الزرع والأغنام ولا ينتهى أبدا ٥٠ فكلما شرب منه الناس وارتوى منه الزرع ٥٠ وشرب منه باقى مخلوقات الله ٥٠ جاء مطر جديد لتستمر الحياة ٥٠

كل هـذا النظام البديع الذي يسير عليه الكون لابد له من موجد ومن خالق قائم عليه بنظام غاية في الدقة ٥٠ وهنا يعرف الانسان بالعلم كما عرف بالفطرة ٥٠ ان لهذا الكون إلها هو الذي أوجد كل هذه النعم وهو الذي خلق الانسان ٥٠

هـذا غاية ما يستطيع أن يصل اليه العقل ٥٠ هو أن يعرف وجود الله بآياته في الكون وفي الخلق ٥٠ ويعرف أنه اله واحد لا شريك له ٥٠ ولماذا ؟ ٥٠ لأن الله قد أخبرنا بأنه هو الذي خلق كل هذا وسخره للانسان ولم يستطع أحد أن يدعى أنه نعل هذا ٥٠ فلو أن هناك الها آخر ٥٠ فاما أن يكون قد عرف ٥٠ وفي هذه الحالة كان لابد أن يتكلم ويخبرنا أنه خلق ٥٠ واما أن يكون قد جهل هذا ٥٠ وفي هذه الحالة تسقط عنه صفة الالوهية ٥٠ ولذلك فأن قضية وحدانية الله سبحانه وتعالى محسومة تماما ٥٠ لأن الله سبحانه وتعالى هو الذي قال انه خلق وأوجد ولم تأت قوة أخرى أن تدعى ذلك ٥٠ فلذلك فالقضية محسومة في انه اله واحدد لا شريك له ٥٠ هو الله سبحانه وتعالى ٥٠ ولا تحتاج الى مزيد واحدد لا شريك له ٥٠ هو الله سبحانه وتعالى ٥٠ ولا تحتاج الى مزيد

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

# الكشوف العلمية من فضـل الله على العقل

س : الكشيوف العلبية التي يصل اليها العقل البشرى . . هل هي موجودة منذ بدء الخلق ، أو أن العقل أبتكرها ؟

# ويجيب فضنيلة الأمام:

اذا أخذنا الأشياء التي لم تكن موجودة في حياتنا ٠٠ ثم أصبحت موجودة مثل التليفون أو التليفزيون أو الطائرة ٠٠ الى آخر عملم الله الذي أظهره للانسان ومكنه منه ٥٠ هل كان من المكن قبل أن توجد هذه الأثسياء أن يستطيع العقل استيعابها ٥٠ طبعا لم يكن من المكن ٠٠ وحتى الأسماء التي وضحت لها لم تكن موجودة في لغة البشر قبل أن توجد هـذه الأشياء ٥٠ لأن المقل لم يكن يستوعب هذه الصورة ٠٠ أو هـذا الاختراع الجديد ٥٠ وباختصار كان هـذا فوق قدرة العقـل البشرى ٥٠ وأدخله الله تعالى في قدرة العقل البشرى بأن كشف الله له عنه ٥٠ وهكذا خرج الى علم الانسان ٥٠ وأصبح مألوقا لديه بعد أن كان مجهولا ٠٠ فلو أننا جئنا بانسان ولد منذ خمسمائة سنة ، وناقشناه عن هــذه الأشـــياء لمــا فهمها ٥٠ ولو قلنا له أن الانسان يُطير في الهواء ويصل الآن الى القمر ويخترق الفضاء لاتهمنا بالجنون ٥٠ ذلك لأن هذه الأشياء بالنسبة لعقله كانت معدومة تماما لا وجود لها • • ولكن الآن أصبحت تدخل في نطاق المقل البشرى حتى العقل الذي لم يتعلم شبيبًا •• ولم يدخل الدرسة في حياته ٥٠ غانه لا يستغرب اذا قلت له ٥٠ الطائرة وسفينة الفضاء الى آخر ما يقال ٥٠

# المسلم الذي منحه الله لعباده ٠٠٠ والعسلم الذي اختص به نفسسه

س : هل باستطاعة الانسان أن يصل الى علم الله ؛ أو أن هناك علما اختص الله ؛ ولم يطلع احسدا عليه ؛

## ويجيب فضيلة الامام:

ان علم الله سبحانه وتعالى لا يمكن أن يحيط به أحدد الا ما يعطيه الله لمن شاء من عباده م وهناك علم يعطيه الله لمن شاء من عباده م وهناك علم يعطيه الله به نفسه ولا يعطيه الله للبشرية كلها مه وهناك علم يختص الله به نفسه ولا يعطيه الأحد من عباده مه

والعلم الذي يعطيه الله لمن يشاء من عباده هر ما يعطيه الله لرسله وأوليائه الصالحين وهذا كشف بين الله وبين من شاء من عباده لا يمكن التحدث فيه لانه عطاء محدود بالعبد ذاته ٥٠ ومختص به وليس موضوعا عاما للمناقشة ٥٠ أما العلم الذي يعطيه الله للبشر جيلا بعد جيل ٥٠ وهذا العلم لكل جزء فيه ميلاد حدده الله سبحانه وتعالى و غاذا صادف مولد هذا العلم انسانا. أو أناسا يبحثون ويجتهدون للوصول اليه أعطاه الله سبحانه وتعالى لهم ٥٠ واذا لم يصادف هذا العلم أناسا يبحثون عنه أعطاه الله للبشرية بما نسميه (الصدفة) ٥٠ العلم أناسا يبحثون عنه أعطاه الله للبشرية بما نسميه (الصدفة)

كأن يكون هناك باحث يبحث عن شيء غيكتشف شيئًا آخر مخالفا له تماما ٥٠ هـذا الكشف الذي لم يأت مطابقا للبحث الذي يتم وانما جاء بطريقة الصدفة يكون كشفا من الله لأن موعد ميلاد العلم للبشر قد أتى ٥٠ ولذلك فاننا نسمع مثلا عن عالم يجرى بحثا للرصول الى نتائج معينة ٥٠ وفجأة وهو في أبحاثه يفاجأ باكتشاف لم يكن يتوقعه ولا يعرف أنه سيصل اليه ٥٠ كيف تم ذلك ٥٠ ؟ نحن نقول بطريق الصدفة ٥٠ ولكنه في الحقيقة هو موعد ميلاد العلم للبشرية ٠ ولذلك خرج الى الوجود من علم الله الى علم البشر بكلمة «كن » ٥٠ لأن موعد ميلاده الحددد منذ الأثرل قد حان ٥٠

هذا العلم البشرى • • اما علم الله سبحانه وتعالى الذى يختص به نفسه فهذا لا يصل اليه علم أولئك الذين يتربصون بك • • ومهما أعدوا • • فان الله هو الذى يعلم • • ويعلم فوق علمهم • • ويعلم ما يفسد هذا العلم ويجعله عاجزا • • كل هذا ليحس القلب المؤمن بالاطمئنان الى قضاء الله • • وبأنه فى أمان وأمن ما دام الله سبحانه وتعالى يرعاه ويحرسه • •

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

### جهل المستشرقين باعجاز القرآن

س : یقسول المستشرتون آن الله سبحانه وتعالی فی سسورة الانعسام قال : « ولا تزر وازرة وزر اخری » ۱۰۰ وفی سسورة النجسم : « ولا تزر وازرة وزر اخری » ۱۰۰ وفی اخری » ۱۰۰ و

ثم يأتى الله سبحانه وتعالى فى سورة العنكبوت ويقول : « وليحبلن انتائهم وائتالا مع ائتائهم » ، ، كيف يهكن أن يحدث ذلك ، ، الله تضى بأنه لا تزر وازرة بأخرى ، ، ثم هنا يقول ، ، وليحبلن ائتالا مع ائتائهم أى أوزارا مع أوزارهم ، ، اليس هذا تناقضا . ، لتسد نسى محبد ! ،

### ويجيب غضيلة الامام:

هؤلاء المستشرقون يجهلون اعجاز القرآن فى التعبد ٥٠ فنحن نقول لهم أنه: « لا تزر وازرة وزر أخرى » ٥٠ معناها ان كل انسان يحمل ذنبه ٥٠ ولكن بعض الناس يوم القيامة يحملون ذنوبا مع ذنوبهم ٥٠ من هم ٥٠ المضلون الذين يأتون فى الحياة الدنيا ليضلوا عن سبيل الله ٥٠ الوزر فى الآية الأولى هو وزر الضالال ٥٠ فاذا كنت أنا ضالا وأنت ضالا ٥٠ وفلان ضالا ٥٠ فان كل منا يحمل وزره على نفسه ٥٠ فكل منا يحمل ضال وغير ضال

آخر ٥٠ ولكن هناك الضال ٥٠ وهناك المضال ٥٠ الضال هو من يضل الطريق ٥٠ يكفر بالله سبحانه وتعالى ٥٠ هدذا هو الضال ٥٠ أما المضال فانه لا يكتفى بأنه هو فى الضالالة ٥٠ لكن يضل غيره ٥٠ أى يأتى الى رجل مؤمن ٥٠ ويحاول أن يفسد ايمانه ٥٠ يأتى الى انسان يتطلع الى الله ٥٠ يحاول أن يجعله يكفر وربما ينجح فى ذلك ٥٠ هؤلاء الناس « المضلون » لا يحملون أوزارهم فقط ٥٠ ولكن لهم نصيب من كل وزر يرتكبه الذين أضلوهم مصداقا للآية الكريمة فى سورة النحل ٥٠

« ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة • • ومن أوزار الذين يضلرنهم بغير عملم » • •

اذن من يضل الناس وويعمل على نشر الكفر والالحاد والذين لا يكتفون انهم فى الفسلالة ووحدهم ولكنهم يريدون أن يفلوا غيرهم ولكنهم بريدون أن يفلوا غيرهم والمنا نصيب من كل وزر يقوم به أولئك الذين أضلوهم وأنا مثلا حين آتى بانسان لا يشرب الخمر ووظل أغريه حتى أجمله يشرب الخمر ووقدمها له ووأغريه بها والم وزر لأنه عصى الله وشرب الخمر ولى وزر لاننى أفسلته وساعدته على المعسية وشرب الخمر ولى وزر لاننى أفسلته وساعدته على المعسية وشرب النه المعسية والمنابق والمنابق والمنابق والمنابق والمنابق المنابق المنابق المنابق المنابق والمنابق المنابق المنابق المنابق المنابق والمنابق والمنابق المنابق المنابق المنابق الذين يفسلون عن سبيل الله والمنابق الكفر والاثم والعصيان والمنابق الكفر والاثم والعصيان والمنابق الكفر والائم والعصيان والمنابق الكفر والائم والعصيان والمنابق الكفر والائم والعصيان وولادي المنابق المنابق

• • • • • • • • • • •

. . . . . . . . . .

## الرد على بعض مزاعم المستشرقين

سن المحاول المستشرةون التشسكيك و القرآن الكريم م فيقولون مشلا أن الله سبحانه وتعالى يقول في سورة الغيل مخاطبا محمدا صلى الله عليه وسلم الام تركيف فعل ربك بأصحاب الغيل » م ويدعون أن عبارة « الم تر » م فيها قصور ملى لأن محمدا عليه الصلاة والمملام ولد في عام الغيسل م فالتعبير قسد خان محمدا المناف فهو لم ير م وقوله الالم تر » مجافاة لحتيقة واقعسة ثابت !! هسكذا بتول المستشرقون ؟

### ويجيب فضيلة الأمام:

ان الذي فات هؤلاء ان هذه قضية من قضايا الايمان ١٠٠ ما يقوله الله سبحانه وتعالى للانسان المؤمن ١٠٠ هو رؤيا صادقة ١٠٠ والقرآن هو كلام متعبد بتلاوته لا يتغير ولا يتبدل ١٠٠ فعندما يقول الله « آلم تر » ١٠٠ معناها أن الرؤيا مستمرة لكل مؤمن بالله ١٠٠ ذلك لأن الرؤية هنا رؤيا معجزة كبرى ١٠٠ والله يريدها أن تثبت في عقولنا ١٠٠ كا تثبت الرؤيا تماما ١٠٠ لماذا ؟ ١٠٠ لأن قضية الايمان الكبرى هنا هي أن الله سبحانه وتعالى في معجزة قدد خلق من الضعف قوة ١٠٠ وهذه لا يستطيع أن يفعلها الاالله ١٠٠

فما حدث فى عام الفيل ١٠٠ ان طيرا أبابيل تمسك فى مناقيرها حجارة مسخيرة جاءت ١٠٠ وهزمت جيشا من الأفيال ١٠٠ أقوى جيش فى العالم ١٠٠ فى ذلك الوقت ١٠٠ ولو اننى عقلا ومنطقا قلت لانسان أن طيرا ١٠٠ أو مجموعة من العصافير قسد هزمت فيلا لسخر منى ١٠٠ ذلك ان الفيل يستطيع أن يهلك مئات الطيور دون أن يصاب بأذى ١٠٠ بل ان الطين يقف على ظهر الفيل ١٠٠ فلا يحس الفيل به ١٠٠ فكيف يكون هذا الطيريأتي وكونه يفنى هذا الجيش العظيم ١٠٠ فقد استخدم الله أضعف مخلوقاته ١٠٠ ليهزم خلقا من أقوى مخلوقاته ١٠٠ وهذه معجزة لا يمكن أن تتم الا على يد خلقا من أقوى مخلوقاته ١٠٠ وهذه معجزة لا يمكن أن تتم الا على يد

بل ان بعض العلماء قد أخذ يتشكك في هذه الناحية من كثرة. ما تناولها المستشرقون ٥٠ فادعى أو قال بعضهم ان الذي فنك بجيش أبرهه ٥٠ هو الأمراض والجراثيم التي سلطها الله على هـــذا الجيش ٠٠ وأنا لا أتفق مع هــذا المعنى ٥٠ فعام الفيل حــدث عند مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم ٥٠ ورسول الله بعث في الأربعين من عمره ٥٠ أي أنه في ذلك الرقت كان هناك من هم في سن الخامسة والخمسين ٠٠ والستين • • والخامسة والستين • • والسبعين • • ومن هم فوق ذلك • • ولو انها لم تلق بحجارة من سجيل ٥٠ ولو أنها لم تجعل هـذا الجيش عصفا مأكولا • • وهو ما يحتاج الى أسابيع بالنسبة الأي جسم حيواني أو بشرى ٥٠ لكان هؤلاء الناس قد قاموا وقالوا أن ما يقوله محمد غير صحيح ٥٠ لقد شهدنا عام الفيل ٥٠ ولم نر طيرا تأتى ٥٠ ولم نرها تفنى أعظم جيش بأحجار صفيرة تحملها في مناقيرها ٥٠ ولم نر هذا الجيش يتحول الى عصيف مأكول في لحظات ٥٠ غلان أحدد لم يستطع أن يكذب هــذه الواقعة وقت نزولها مهن رأوها دليل على انها حدثت كما رويت في القرآن الكريم ٥٠ وليست محتاجة الى تفسير ٥٠

• • • • • • • • • •

#### خرافات الطبيعين

س: يتول الطبيعيون ، ، ان الطبيعة هي منشأ الكؤن ، ، محاولين بذلك انكار وجسود الله ، ، غما رد غضسيلتكم على هسسنا ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

هـ ذه المحاولات تعنى دائما وأخيرا انكار شيء موجود بالفعل ٥٠ اذ أن الشيء غير الموجود ، لا يكون موضع جدل أو انكار ، أو حتى موضعا لمسؤال ٥٠ والجدل الذي يثيره من ينكرون وجود الله ، أساسه احساسهم الفطرى بأن الله موجود أو أن محاولة الانكار انما هي لهوى أو لغرض شخصى ٥٠ ولا يلتفت هؤلاء الى أن الله موجود بالاحساس الفطرى عند كل انسان في أي مكان في هـذه الدنيا ٥ وكما قلت من قبل ، اننا اذا دققنا في علم اللغة ، وصلتها بالانسان ، فان أهم ما يدرسه العلماء الآن بالنسبة لاستخدام اللغة ، وصلتها بالانسان ، فان أهم ما يدرسه العلماء هو الذي يعطى التأثير المعـلى للكلمة في ذهن الانسان ٥٠ أي ان المعنى في يكرن موجودا في الذهن ٥٠ ثم تأتي الكلمة لتبرز صورة هـذا المعنى في المعتلى الانساني ٥٠

ان كلمة « الله » تفهمها كل العقول البشرية على أنها القوة القادرة القاهرة الرحيمة التي خلقت الدنيا كلها ٠٠٠

ان الله موجود فينا بالفطرة ٥٠ وهدذا المعنى لوجود الله فى النفس البشرية بالفطرة هو الذى يحقق الانسجام النفسى للبشرية أن يقين الانسان يفهم هذه الكلمة لأن للكلمة مداولا ومعنى فى العقل البشرى ٥٠

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

#### حماقة الفلاسفة

س ؛ من حبق بعض اهمل الغلسغة انهم قالوا أن الله زاول سمطانه ثم أبقى النواميس والتوانين لتغمل ما تسراه ، ما رد غضايتكم على هذا ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

ان المؤمن الحق يعرف ان مثل ذلك القول هو عين الحماقة لأن الله بقيوميته قادر على أن يهب الأيجاد وأن يذهب بالأيجاد الى العدم ٠٠ وهنا نتذكر تأكيد الله بقوله « ولو شاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم ان الله على كل شيء قدير » ٠

وذلك القول يدلنا على أن الله أوجد هذه الحواس ولم يأخذ الموجود قوة الوجود عن الخالق ٥٠ لينقلت الموجود بعيدا عن قدرة خالقه ٠٠

.. Y

ان الله مسيطر على كل المرجودات ، هو الذى يهب من العدم ، الايجاد وهو الذى يسلب ذلك الايجاد ، قيعرد الموجود الى العدم ، ان كل الموجودات فى قبضة الخالق بقيوميته على الأشياء ، و

#### غباء الذين يتخسذون لله أندادا

س : في المترون الأولى كان هناك الناس يتخذون لله اندادا ، ولم ينطنوا الى عجز هدده الانداد وعن انها لا تننع ولا تضر ، ، فها رأى نضسيلتكم في هذا ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

ان الله يأمر بألا يجعل أحدنا لله ندا ٥٠ ومعنى الند هو النظير أو الشعبيه ٥٠

ذلك أنه ليس من المعقول أن يجعل الانسان ندا لله • لان الله منح الانسان عقل عقل يرجح الأمور ، ويفهم ويستنبط ويختار • • مادام الانسان له عقل وعلم ، فليس من المعقول أن يجعل لله أندادا • •

لأن الانسان يعلم ان الأنداد التى قد يتخذها من دون الله لن تمتلك القددة على الخلق ، ولن تجعل الأرض غراشا ولا السماء بناء ولن تستطيع أن تفعل أى شىء من عمليات الخلق التى علمها الله لنا فى القرآن ••

فكيف ندخل مع الله أندادا له ؟

كيف يحدث ذلك والانسان يعلم أن أى أندادا يختارها لنا تجعل

الأرض مهدا ، أو ترفع السماء بنظام كونى متسق متناسق • وأن توزع الرزق وأن تخلق حياة • •

وليعلم الانسان ، ان أى ند يتخذه من دون الله لن يستطيع المخلق ٥٠ ولم يحدث في التاريخ ان ادعى أحدد لنفسه قدرة الخلق أو صناعة الحياة أو الموت ٠

فالذين يتخذون أندادا من دون الله انما يخلعون على أنفسهم من القدرات والصفات ما لا يقدر عليه أحدد الا الله ٠٠

قلو كان لله أنداد لأرسلوا الى البشر رسولا يكذب آيات الله ويدعيها لنقسمه ويثبت دعواه ٠٠

مالذين عبدوا الشمس لم ترسل لهم الشمس رسولا • والذين عبدوا النار لم ترسل النار لهم رسول • •

والذين عبدوا الأصنام لم ترسل لهم الأصنام رسولا ٠٠

ان السبب في اختيار بعض بنى آدم أندادا لله هو أن الانسان أراد بالمفلة أن يتهرب من مسئولية التكليف الايماني ٠٠

والتكليف الايمانى انما هو تقييد لحركة الانسان بمنهج الله ٠٠ بينما الذين يتخذون أندادا لله ٠٠ لا تفرض عليهم تلك الانداد أى قيدود ٠٠

ان « الند » الذي قد يتخذه البعض من دون الله ليس له منهج يطالب البشرية به ويتساوى عنده العصيان والطاعة ٠٠

اذن ۱۰۰

فالذى يقيد حركة الانسان باختيار الخير والعمل الصالح واستخلاف

الخالق في الكون ، هو الذي ينفر الانسان القاصر الفهم عن جدوى الايمان والتقيد بالتكاليف الايمانية ٠٠

ان الخالق لم يقيد حركة اختيار الانسان ، كراهية من الله للانسان ٠٠

\*\* 7

ان الله قد قيد حركة اختيار الانسان بالتكاليف الايمانية من منبع الحب من الرحمن للانسان ٥٠ اذ قيد الله حركة كل انسان على انفراد حماية له من اعتداء الآخرين عليه ٥٠ وجعل من الناس جماعات مؤمنة تعمل صالحا يرضاه الله لينتشر العدل الرباني بين العباد ٠٠

فالخلق جميعاً أمام الخالق سواء : عليهم تكاليف ايمانية ولهم ثواب رباني ٠٠

أما الأنداد التي قد يتخذها البعض من دون الله ، فهي قد تمزق الانسان باهوائه ومطامعه ٠٠

ولذلك غان الحق يفرق • • ويميز بين من يتخذون أنداد من دون الله وبين المؤمنين بالله عندما يقول سبحانه:

« ومن الناس من يتخذ من دون أندادا يحبينهم كحب الله والذين آمنوا أشد حبا لله ولو يرى الذين ظلموا اذ يرون العذاب ان القوة لله جميعا وان لله شديد العداب » • •

## « الآية ١٦٥ من سورة البقرة »

ان الذين يتخددون أندادا من دون الله يرون فى الآخرة العذاب ويتعرفون على صدق الايمان المؤمنين بالله ويفهمون عندما لا ينفع الفهم • • ان حب المؤمنين لله انما كان فهما يقينا بأن حب الله واتباع تكاليفه كان هداية لهم فى الدنيا والآخرة • •

ان الذي يتخف من دون الله أندادا انما يمزق حياته بعدم اتباع التكاليف مع وفي ذلك اسراف على النفس واهدار للحياة فيما لا جدوى منه مه

#### أعمال الكافر ٠٠ ولماذا وصفها الله بالسراب

س: ما معنى توله تعالى: « والذين كفروا أعمالهم كسراب بتيعة يحسبه الظمآن مساء حتى اذا جاءه لم يجدده شيئا » ،

# ويجيب فضيلة الامام:

ان الله يضرب مثلا لأعمال الكافر التى يحسبها طيبة نافعة له ٠٠ فيقول الله سبحانه وتعالى: ان مثلها كمثل السراب الذى يراه المسافر فى الصحراء عند وقت الظهر وعند اشتداد وهج الشهس ٠٠

وكلنا يعرف السراب الذي يظهر في الصحراء من انعكاس ضوء الشمس ١٠٠ أي ان الكافر عمله الذي يحسبانه سيحسب له وسيجزي عنه ١٠٠ تماما كالسراب الذي يراه المسافر في الصحراء عن بعد في يوم شديد الحر ١٠٠ وهو ظمآن يتمنى شربة ماء ويبحث عنها بأي ثمن ١٠٠ يرى الكافر هذا السراب فيحسبه ماء ١٠٠ ويسرع اليه وهو ظمآن من شدة الحر ١٠٠ وعندما يصل الى مكانه لا يجده شيئا ١٠٠ أي لا يجد أنه شدة الحر ١٠٠ وعندما يصل الى مكانه لا يجده شيئا ١٠٠ أي لا يجد أنه قد كسب شيئا على الاطلاق مما عمل ما دام قد كفر بالله ١٠٠ ولكن المفاجأة التي تذهله ١٠٠ والتي لم يكن يحسب لها حسابه ١٠٠ هي انه يجد الله عنده ١٠٠ أي أن الكافر يوم القيامة وهو يوم الأهوال ١٠٠ يبحث عن العمل الطيب الذي اعتقد أنه قام به في الحياة الدنيا ١٠٠ والذي يظن أنه العمل الطيب الذي اعتقد أنه قام به في الحياة الدنيا ١٠٠ والذي يظن أنه شبحانه وتعالى الذي لم يؤمن به والذي لم يحسب حساب لقائه غيوفيه أجره ١٠٠ وجزاءه من جنس العمل الذي قدمه لله ١٠٠ وهو الكفر ١٠

## عمل المشرك والكافر ٠٠ لماذا لا يقبله الله ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

ان الله لا يتقبل عمل من كافر ٥٠ ولا عمالا من مشرك ٥٠ وانما. يتقبل العمل الذي يقصد به وجه الله وحده ٥٠٠ ومن هنا فان كل قول عن أناس عملوا في الدنيا وقلوبهم كافرة ٥٠ أو قدموا للانسانية وهم لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ٥٠

كل قول بأن هؤلاء يدخلون الجنة ٥٠ هو قول مردود ٥٠ وانما يجزون أعمالهم فى الدنيا بما عملوا ٥٠ ولكن الله الذى لم يقصدوه بأعمالهم ٥٠ ولا كان فى قلوبهم لا يقيم لهم يوم القيامة وزنا ٥٠ ولا ينتظرون منه جزاء ٥٠ بل ان الله سبحانه وتعالى شاءت رحمته أن يعطينا مثلا للفرق بين أعمال المؤمن والكافر ليقرب لنا هذا المعنى ٥٠ وحيث ان جزاء الله هو غيب عنا لا نستطيع أن ندركه ٥٠ فقد أراد الله بهذا المثل أن يقربه الينا ٥٠ حتى نستطيع أن نفهمه ونحسه ٥٠ وأن تكون الصسورة قريبة من أذهاننا ٥٠

ولذلك قال الله سبحانه وتعالى في سورة البقرة:

« مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبـة أنبتت سبم

سنابل فى كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشماء والله واسع عمليم » • •

ثم يقول الله :

« يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا حدقاتكم بالمن والأذى كالذى ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر ٥٠ غمثله كمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل فتركه صدا لا يقدرون على شيء مما كسبوا ٥٠ والله لا يهدى القوم الكافرين » ٠٠

ف هدذا المثل ٥٠ يعقد الله مقارنة بين الذي ينفق في سسبيل الله وقلبه يملؤه الايمان ٥٠ وبين ذلك الذي ينفق مراءاة للناس وقلبه فيه الكفر والعياذ بالله ليقرب الى أذهاننا الفرق الرهيب بين الجزاء الذي ينتظر الكافر على نفس العمل ٥٠ ولكن أحدهما يقوم به وفي قلبه ايمان ويقصد به وجه الله ٥٠ والثاني يقوم به وفي قلبه ايمان ويقصد به وجه الله ٥٠ والثاني يقوم به وفي قلبه كفر ويقصد به الناس أو الدنيا ٥٠

ثم يقول الله سبحانه وتعالى:

« مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله » • •

أى ان الله سبحانه وتعالى يريد أن يعطينا مثلا لكل من ينفق مالا في سبيل الله يقصد به وجه الله سبحانه وتعالى ٠٠

ونلاحظ هنا ان الله سبحانه وتعالى قد استخدم كلمة أموالهم • • مع أن اللهال هو مال الله • • ولكن الله أراد هنا أن يحترم الأسباب فى الكسب • • حتى يحس كل مؤمن بأنه ينفق من جهده فى سبيل الله • • وأنه يعطى شيئا من ذاته فى سبيل الله • • فيحس بفرحة العمل الصالح • • ويريد الله أن يكسرم عبده المؤمن • • ويقدول له هدذا من مالك • • أو مما اكتسبته • • وأنا قبلته • • وهدذا اكسرام من الله سبحانه وتعالى لعباده الصالحين • • « كمثل حبة أنبتت سبع سنابل فى ليسنبلة مائة حبة » • •

# قلوب اليهسود أقسى من الحجسارة

سن ان الله وصف تلوب اليهود بانها النسى من الحجارة ، ، نريد شسيا من الايضاح لهذا الوصف .

## ويجيب فضيلة الأمام :

عندما تحدث الحق عن قسوة قلوب أبناء العقيدة الاسرائيلية • • فلا أمل فى أن تلين بعد حكم الله • • لأن الذى حكم بقسوتها هو الذى يعلم الأشياء على حقيقتها •

ان ذلك تشخيص الهي ٠

وعندما يشبه قسوة قسلوب أبناء تلك العقيدة بأنها كالحجارة أو أشد قسوة ٠٠ فان ذلك تشخيص من الحكيم الأعلى ٠٠

وذلك أمر رآه وشهده العالم كله من أبناء تلك المقيدة في مراحل التاريخ المختلفة .

وليس زعم التفوق العرقى وتأكيد الوهم بأنهم خلاصة جنس أرقى من مخلوقات الله ٥٠ ليس ذلك الزعم الالتبرير قسوة تلك القلوب في مواجهة غيرهم من البشر ورغم زيف ذلك الزعم وزيف ذلك الرهم بأنهم خلاصة جنس أرقى من مخلوقات الله ٥٠ رغم ذلك فهم يستخدمون تلك

الأوهام فى تثبيت القسوة ونزع الرحمة من أى قلب يعتقد بعقيدتهم الشهوهاء ٠٠٠

والمألوف أن القلوب لينة ورقيقة ٠٠

فكيف تكون أشد قسوة من الحجارة • • اننا نعرف ان ليونة القلوب مصدرها الطبيعى أن تؤدى بهذه الليونة وظيفتها فى الحياة من ضحخ للحم • •

وأيضا غان قسوة الحجارة أو الجبال مطلوبة لمهمتها سواء لعمسارة الأرض أو لتثبيت الأوضاع الجغرافية للأرض •

اذن القلب ليس مطلوبا في مهمته القسوة ٠٠

ولكن قلوب أبناء تلك العقيدة الشوهاء تقصد مهمة أخرى ١٠٠ انه، تبغى فسادا فى الأرض بخلق علو مصطنع لجنس متوهم على بقية خلق الله ٠٠٠

ان الحق حين يقرر قسرة قلوب أصحاب هذه العقيدة لا يظلمهم ٠٠ ذلك أنهم هم الذين ظلموا أنفسهم ٠٠ فلم يتبينوا طريق الهدى من الفسلال ٠٠٠

لذلك أفسدوا باختيارهم المهمة التي جعلها الله للقلوب ٠٠

لقد جعل الله القلب لينا لحركة مؤمنة ••

كما جعل الحجر قاسيا لمهمة محددة لكن قسوة قلوب أبناء تلك المقيدة خرجت بالقلوب عن مهمتها المطلوبة فكانت أقسى من الحجارة •

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

## كيف يخسوف الشيطان أولياءه

س: با معنى توله تعالى: « انها ذلكم الشيطان يخوف أولياء فلا تخافوهم وخافون أن كنتم مؤمنين " . .

# ويجيب فضيلة الامام:

اذا خشيت الشيطان وكل ما يخوفك به فى الدنيا من فقدان للمركز أو للجاه مع أو للمسال على أو لأى شيء آخر على فأنت فى هذه الحالة تبتعد عن منهج الله على وتعصيه لارضاء بشر على وفى هذه الحالة تكون شهيدا على نفسك على واذا التزمت بطاعة الله على ولم تخش غيره تكزن أيضا شهيدا على نفسك على ثم لا يحسدت غير ما أمر به الله على الذن ظاهرية الملك لازمة فى الحياة الدنيا على غير لازمة فى الآخرة على ولذلك فان هذا الظاهر يختفى فى الآخرة على وتختفى معه الأسباب على ويكون كل شيء مباشرا من الله سبحانه وتعالى لعبيده على الماذا ؟ معلى الآخرة هى دار خلود على وليست مرحلة اختيار للحساب على

وهكذا نرى ان وجود ظاهرة الملك في الدنيا لأحدد غير الله سبحانه وتعالى ٥٠ هو أمر تقتضيه طبيعة الحياة الدنيا ٥٠ من انها امتحان يمر به الانسان ليوصله الى الجندة ٥٠ أو المنار ٥٠ اما في الآخرة ٥٠ غظاهر الملك يختفى ٥٠ كما تختفي الأسباب ٥٠ ولذلك غان الأمر في يد

الله وحده ٥٠ فى الدنيا والآخرة ٥٠ ولكن الظاهر أن تبتلى فى الدنيا بمالك ظالم أو بحاكم يأخذ ما آتاه الله من أسباب للظلم والطعيان ٥٠ فيأكل أموال الناس ٥٠ ويتخذ نفسه الها ٥٠ ذلك ظاهر الحياة الدنيا ٥٠ أما فى الآخرة ٥٠ فانك تخرج تماما عن أى طعيان بشرى مما تواجهه ٥٠ وتخرج تماما عن حكم الذين لا يأتمرون بمنهج الله ٥٠ ولا يتبعون ما أنزله ٥٠ فيختفى الطعيان البشرى ٥٠ فلا ملل ٥٠ ولا ملل ٥٠ بأى معنى الالله سبحانه وتعالى ٥٠

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . .

#### كيف يدخــل الشــــيطان الى النفس

س: ان الشيطان مداخل كثيرة الى النفس ، كيف نسسد هسده المداخل حتى لا يجسد طريقا الى نفوسننا ؟

# ويجيب فضيلة الأمام:

لقد لخص الله سبحانه وتعالى فى بلاغة رائعة ووصف بليغ مدخل الشيطان الى النفس البشرية حين أورد لنا فى القرآن الكريم كيف أغرى الشيطان آدم بمعصية الله ٥٠ ذلك أنه حين تم الاغراء ٥٠ تم بجملة واحدة أرردها الله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم فى قوله تعالى وهو يصف اغراء الشيطان للانسان « هل أدلك على شجرة الخدد وملك لا يبلى ٥٠٠

اذن الانسان يريد شيئين من الدنيا ٥٠ حياة خالدة لا تنتهى ٥٠ ومالا وغيرا لا يفنى ٥٠ يريد أن يبقى خالدا لا يموت ٥٠ وأن يكون له ملك

يوفر له حياة الترف والعبث التى تهواها النفس • وألا يتأثر ماله بكل ما ينفقه • وألا يتأثر عمره بالسنوات • يريد شبابا دائما • وكنوزا لا تعد ولا تحصى • ومن هنا كان مدخل الشيطان للنفس البشرية • هـذه الآلهة كلها التى اخترعها الانسان وعبدها كانت اما وهما بأنها جالبة للرزق والجاه فى الدنيا • أو وهما بأنها دافعة لأذى أو مرض يؤدى للموت وهى فى مجموعها لا تخرج عن ذلك أبدا • •

. . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . .

#### غطياء الفتنية

س : من هم خطباء الفتنة ؟ ولماذا اطلق عليهم هذا الوصيف . وما عتابهم عند الله ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

« أناس تقرض شفاههم بمقارض من نار » • • وسأل رسول الله علية الملك جبريل عليه السلام:

\_ من هم هؤلاء يا جبريل ؟

فقال جبريل بما ميناه :

هؤلاء هم خطباء الفتنة الذين يبررون لكل ظالم ظلمه ٠

ان خطباء الفتنة هم هـذا الصـنف من الناس الذين يبرر التحلل من.منهج الله ٠٠

يبرر الواحد منهم أى شىء وقع أو حدث أو فعله الحاكم على سبيل المثال ولا يدبرون أمورا ما سوف يقع ٠٠

ان بعضا منهم من رجال الدين الذين يحملون منهج الله • • يبادرون الى تبرير أى فعل أو عمل للحاكم ويلتمسون الأعدار والحجج • • رغم أن المطلوب من رجل الدين تدبير الأمر • •

ان الحاكم عليه أن يعمل لمطلوب الله ٥٠ بأن يتدبر الأمر أولا قبل أن يتخذ قرارا ما مع الذين يملكون العلم والدين ٥٠ ذلك ان الدين ليس لتبرير أهواء البشر ولكن الدين هو لتدبير أمور البشر ٠

ولذلك فعلى كل من سولت له نفسه أن يبرر غملا أو حدثا بعد ما وقع ٠٠ عليه أن يستدرك الأمر وأن يرجع الى الحق ٠

ولا ضير في أن يتراجع الانسان عن أمر وقع في خطأ غيه ٥٠ ولكن الخطأ أن تنسب الأمر الخاطىء الى تشريع الاسلام ٠

ان الراحد منا يعلم مدى الصعربة التي يتطلبها تعويد الناس حكاما ومحكومين على تطبيق منهج الله ٠٠

• • • • • • • • •

#### الفرق بين الفراعنة والملوك

س : ورد في القرآن الكريم لفظ غرعون ولفظ ملك ، غما الفرق بينهما ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

لم نكتشف نحن الفرق بين « الفراعنة » الذين حسكموا مصر وبين « الملوك » الا بعد اكتشاف حجر رشديد ٠٠

ان القرآن الكريم الذى صدر عن الحق الحكيم يؤرخ لنسا لكل حاكم باللفظ الذى يدل عليه ٠٠

دقة البيان القرآني

فعندما يتحدث عن الحكام السابقين لمصر على عهد الهكسوس يتحدث عنهم كفراعنة •

وعندما يتحدث عن حاكم مصر أثناء حياة يوسف عليه السلام فيسميه القرآن ملكا ٠٠

ذلك أن الهكسوس عندما غزوا مصر جعلوا اسم الحاكم ملكا ٠

وعندما يتحدث الحق عن حكام مصر بعد الهكسوس يقول عنهم فراعنة مرة أخرى •

انها دقة البيان القرآنى الحكيم ٥٠ ان لكل أمة حاكما ٥٠ وفى كل زمان يختلف اسم الحاكم ٥٠

غحاكم الروم يطلق عليه قيصر ··

وحاكم الغرس يطلق عليه «كشرى » ••

وحاكم الترك يسمونه « خاقان » ٠٠

ان الحق عندما تكلم عن ملوك مصر قبل مجى، سيدنا يوسف اليها يقول عنهم قراعنة:

وعندما تحدث عن حاكم مصر أثناء خياة سيدنا يوسف جاء بلقب الموظيفة وهو « الملك » لانه من الهكسوس •

وعندما تحدث عن حاكم مصر أثناء رسالة سيدنا موسى عليه السلام جاء بلقبه « فرعون » • • أى أن الحق يعلمنا الن حكم مصر قد عاد للفراعنة •

وتلك ميزة من مميزات القرآن الكريم التي لا تحصى • • الدقة المطلقة في الأخبار عن الغيب الذي لم يكن معلوما ثم صار مشهودا معلوما • •

ان فرعون أراد أن يعاقب بنى اسرائيل على انحيازهم الى الهكسوس الذين ملكوا مصر استعمارا واحتلالا ٥٠ لذلك وبعد أن خرج الهكسوس من مصر كان من المضرورى عقاب شيعتهم وهم بنو اسرائيل ومعهم كل من تعاون مع الهكسس ٥٠

لذلك كان فرعون يقتلهم ويذبح أبناءهم ٠٠

#### رؤيا فرعـــون:

ورأى فرعون رؤيا فى أثناء نومه ٠٠ رأى أن نارا هبت من بيت المقدس وأحرقت كل المصريين ولم ينج منهم الا بعض من بنى اسرائيل ٠٠ وعندما طلب فرعون تأويل هــذا الحلم عند الكهنة ٠٠ قالوا له:

سوف يخرج من ذرية بنى اسرائيل ولد يكون زوال ملكك على يديه • وأمر فرعون بقتل كل ذكر يولد فى بنى اسرائيل • ولما زاد القتل فيهم وهنا وكبار السن ، شعر بذلك علية القوم الذين ألفوا السيادة وألفوا أن يكون لهم خسدم • • لذلك تدخل علية القوم عند غرعون ليبقى من بنى اسرائيل الأطفال الذكور لحدة عام وأن يذبح الأطفال الذكور فى عام آخر • •

وبذلك يعيش من بنى اسرائيل أطفال مولودون في عام ما ٥٠ ويموت أطفال مولودون في العام التالى ٥٠

لذلك نجد هارون قد ولد في عام لم يكن فيه ذبح •

أما موسى عليه السلام فقد ولد فى العام الذى يتم فيه الذبح ٠٠ لذلك أنقده الله بأن أوحى الى أمه أن ترضعه وتلقيه فى اليم وسوف ٠٠ يلقيه اليم الى الساحل ولسوف يعود اليها ٠٠

. . . . . . . . . . . .

# الشرك ٥٠ ظلم عظيم

س : لمساذا وصف الحق سبحاته وتعالى الشرك بأته ظلم عظيم . و لماذا ؟

# ويجيب فضيلة الأمام:

لأن الذى يشرك بالله يعبد من لم يخلق ، ومن لم يرزق ، ولم تكن له أو أمر ونواه ، واتخذه معبودا من دون الله أو شريكا لله فالذين عبدوا الشمس مثلا ٠٠

اتخــ ذوا الها لا يخلق ولا منهج يعطيه ليهتدى الانسان به •

والذين اتخذوا الأصنام آلهة ٠٠ لم تعطهم الأصنام منهجا يمبدونها على أساسه أو يديرون حياتهم بواسطته ٠

لذلك يقع الذين يشركون بالله في الظلم العظيم الأنفسهم ولغيرهم الأنهم يسيرون بالاهدى والا منهج عبادى تسير عليه حركة الحياة •

ان من يشرك بالله يترك من خلق ومن رزق ومن بيده الحياة والموت والمبعث ، ومن كلف بالعبادة • • ويذهب الى من لا يقدر على أى شى • •

ان هــذا ظلم في القمــة ٠٠

والظلم الآخر هو الظالم غيما شرعت القمة • • الظلم فى تطبيق منهج الله • •

مثلما ينقص التاجر في ميزان البيع •• أو مثل شاهد الزور أو مثل الكذب والغش والخداع أو عدم القيام بتكاليف الايمان •

هــذا ظلم موجه للنفس ٠

الالفاده ٤

لأن المراد من الظلم أن واحدا يأخد حق انسان آخر ويعطيه لمن لاحق له ٥٠٠

وينسى الظالم انه لن يأخد شيئًا من ذى الحق أبدا ٠٠

الماذا ٥٠ ؟

لأن هناك رقيبا حسيبا قيوما لا تأخذه سنة ولا نوم .

ان الحق تبارك وتعالى هو مالك الملك ٥٠ لا يقبل ظلم أحدد

انه القادر على كل كائن في سلطانه او سلطته ٠٠

في مسحته أو مرضه ٠٠

في غناه أو نمقره ••

لذلك فالانسان الذي يظن انه يظلم انسانا آخر هو غبى لا يعرف انه يظلم نفسه ٠

والانسان مهما بلغ من قوته ، لن يتطاول أو يستطيع أن يظلم الخالق • لأن الانسان حادث له ميلاد بارادة الحق ، ونهاية بارادة الحق وحساب بين يدى الحق •

وطلاقة قدرة الله فوق كل انسان ظالم أو مظلوم ٠٠ قادر على القصاص من الظالم ، وقادر على رد الاعتبار للمظاوم ٠٠

. . . . . . . . . . .

• • • • • • • • • •

#### دعسوة الحق ٠٠ ودعسوة الباطل

س : كيف تبيز فضيلتكم بين دعوة الحق ودعوة الباطل .. وما سهات كل من الدعوتين ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

ان بعض الصحابة حملوا الدعوة وتحملوا الأذى وخرجوا من النعيم • • مثال ذلك مصعب بن عمير الذى كان فتى قريش المدلل ينعم بالثراء وفاخر الملبس ويراه الناس بعد ذلك وهو يرتدى حلة الماعز فيقول رسول الله على ما معناه:

« انظروا كيف فعل الايمان بصاحبكم لقد رأيته في مكة وهو سيد شابها » •

اذن التضحية في سبيل الايمان مسألة يمحص بها الله المؤمن به • والدعرة الى الحق تجد الطريق شاقا دائما • •

ولذلك نحن نجد أن كل دعوة ضالة يأتى ترفها لدعاتها أولا ٠٠ كل دعوة هق ٠٠ يلقى دعاتها التعب أولا ٠٠

ان أصحاب دعوات الضلال يأخدون أثمان ضلالهم مقدما •

أما أصحاب دعوة الحق فهم يبدأون بالتضحية أولا ٠٠ لأنهم يعرفون أنهم قدوة ومثل أمام الناس ٠٠ لذلك نجهد البشر العاديين في المسكر الاشتراكي يسخرون من حكامهم الذين يعيشون الثراء الفاحش على حساب شعوبهم •

" ولذلك نجد البشر العاديين في المعسكر الرأسمالي يسخرون من حدكامهم لأنهم يرددون كلمات ضخمة عن الحربية بينما اليوم العادي مليء بخراب الروح واستغلال البعض للبعض •

ونجد الناس فى الدولة الفقيرة يطالبون بعيون صامتة قياداتهم أن تحيا حياة أهل البلد الفقير ، لا حياة الأبهة وامتصاص دماء الناس ٠٠

ان الرسول الكريم شرع ألا يأخذ أهله أبدا مالا من زكاة • • وشرع الايورث بعد موته لماذا ؟

لقد حرم على أهل بيته ما هو حلال لغيرهم ••

مدث ذلك لأنها دعوة حتى ٠

أما دعوات الباطل فتعدق أولا على اتباعها ٠٠

انك حينما ترى دعوة تغدق على اتباعها أولا ٠٠ فاعلم أنها دعوة ضالة لأنه لولا الاغداق على الأتباع لما تبعها أحد ٠٠

واذا كان الداعى منتفعا بأى شيء من الدعوة ٥٠ فلنعلم أنه ضالًا أيضا لأن صاحب دعوة الحق يتعب أولا ويبذل الجهد لتنتصر دعوته ٠

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

# الاسلام يذهب بسلطان اليهود

س: كيف كان حال اليهود وسلطانهم تبل مجىء الاسسلام وكيف قوض الاسسلام هـذا السلطان ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

من العجيب أن يهود المدينة كان عندهم علم بكتاب الله « التوراة » • • وعندهم حركة المال • • فأرادوا بذلك أن يتمايزوا على سكان الجزيرة العربية أقاموا في يثرب الحصون • • وأشعلوا العداوة بين الأوس والخزرج وأقرضوا الناس بالربا •

واستغلوا تجارة السلاح لاشعال الفرقة بين العرب

لكن جاء النبي الجامع محمد رسول الله فتقوض سلطانهم .

لتنتهى سلطة التوراة لأنهم حرفوها • • وجاء المنهج القرآني مكتملا شماملا • •

لتنتهى سلطة التربع المالي بالمؤاخاة بين الأوس والخزرج ٠٠

لينتهى زمان فرضهم الأتاءات على القبائل بعد أن كانوا يأخذونها من أرباح تجارة العرب وزراعاتهم كل عام ٠٠

اذن فقدوا مقومات الجاء والسسلطان ه

جاء رسول الله على لتنتمى برسالته كل عناصر سيادتهم التى أرادوها النفسهم على الجزيرة العربية ٠٠

لذلك أرادوا أن يحاربوا الوافد الجديد •

جاء الاسلام ليمنع عنهم الأتاوات ويضيع عليهم أساليب الفرقة بين القبائل العربية • وينزع عن المال سلطان السيطرة على الحياة •

ورغم ان رسول الله مبشر به عندهم فى التوراة ٠٠ الا أنهم هوجئوا بتعاليم الله التى تنهى سيطرة الاستغلال والفرقة ٠

لذلك أنكروا رسالة محمد عليه وأرادوا أن يحاربوه •

كتموا آيات الله واشتروا بآيات الله ثمنا كان يعد عليهم وهو السيطرة بالاستغلال والفرقة •

وعندما يقول المحق « ولا تشتروا بآياتي ثمنا قليلا واياى فاتقون » • فلنا أن نعرف أن مار رآه بنو اسرائيل شيئا ثمينا وهو استغلال القبائل وزرع الفرقة وفرض الاتاوات والرغبة في السلطان انما هو شيء غير ثمين فه انه قليك •

• • • • • • • • • • •

# من هم المسمون في الأرض

س : لقد أشار القرآن الكريم الى المسحدين في الأرض ، منه هم همولاء المسحدون ؟

## وبجيب مُفسيلة الامام:

أن المقسد في الأرض هو الذي يخرج الشيء عن هد اعتداله لمعتبه ٠٠

ولنا أن نعرف أن نعسل المنسد في الأرض يشكل قبحا في الوجسود ٠٠٠

وينطبق الافساد في الأرض على المستغل لحاجات البشر ٥٠ غيخفى سلعة لها هامش ربح معين ومحدد ، فيزيد من ارتفاع الأسعار بما فوق طاقة البشر ، فيكون بسلوكه هذا مفسدا في الأرض ٠

وينطبق الافساد في الأرض على المستغل لحاجات البشر في الاسكان • • فيأخف أموال الناس ليبنى بها ويزور عقودا ولا يعطى الناس حقوقهم ويستغل أزماتهم لصالح جمع المال •

هــذا افساد في الأرض • الأنه قهر من انسان ونشر الكراهية بين البشر وخروج عن تطبيق منهج الله • •

ان هـذا قبح فى الوجود والحساد فيه ١٠٠ تماما كالمساد الصانع لصنعته ١٠ أو كالسباك الذى ينفذ شبكة الأدوات الصحية فى مبنى جديد . فلا يتقن صنعته ويفسد المبنى وبعدم اتقان لتنفيذ شبكة المياه فى أحد المبانى ١٠٠ ان ذلك هدر لامكانيات كان بالامكان أن يستفيد منها المجتمع المتكافل فى مجال ما من المجالات ٠

#### عبدة الطاغوت

س : أن الترآن الكريم تحسدت عن عبدة الطاغوت ، نبن هم عبدة الطاغوت ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

فسر عدد من العلماء قوله « كونوا قردة خاسئين » أى أن يسلكوا في الحياة ببهيمية لا تليق مع الخلق الانساني المكرم ...

أصابتهم عفة السلوك وعدم الارتداع الا بالقهر بعضهم كالخنزير وبعضهم يسلك فى الحياة دون منهج الحق ٥٠ فلا تقدوم للرابطة الأسرية قائمة ولا تلتزم امرأة برجلها ، ولا يلتزم رجل بامرأته ، وتضيع حمية الايمان من قلوبهم ويعبدون الطاغوت ، أى الظامام المتناهى فى ظلمه ٠

ومن يعبد الظالم المتناهي في ظلمه ، هو عبد للطاغوت .

ومن يرين للظالم المتناهى فى ظلمه طريق المزيد من الظلم فذلك عبد الطاغوت ٠٠

ومن يحاول أن يجد التبريرات للظالم فهو عبد للطاغوت • • وهن يحاول أن يجد التبريرات للظالم فهو عبد للطاغوت • • وهديما تروى حكاية عن عبدة الطاغوت تدل على مدى عنف القهر على الانسان • •

كان هناك سنجق تركى له جمل وكأن السنجق لا يربط الجمل ولا يحبسه بل يتركه طليقا في مزارع الفلاحين يتلف غيها ما شاء له التلف ٠٠

ولما تأذى الناس من الجمل والأضرار التى يسببها لهم الجمل قالوا غلنذهب الى السنجق ونطلب منه أن يقيد الجمل ويجعل له مربطا • قال آخر : كل منا ينطق بكلمة واحسدة ويكمل الآخر الكلمة الأخرى • فلا ينطق واحسد منا بمفرده جملة مفيدة • ولكن ينطق كل واحد كلمة تكمل الكلمة الأخرى غاذا صارت الكلمات جملة واضحة اما أن ينفذها السنجق واما أن ينزل بعقابه على الجميع • ومضى أهل القرية يتدربون على الأدوار • •

واحد يقول يا سيادة السنجق غيرد الثاني أن الجمل ويقول الثالث: الذي تملك • •

غيقول الرابع : أتلف مزارعنا ••

فيقول الآخر: فنرجو منك أن تعقله وتجعل له مربطا ٠٠

وذهبوا الى السنجق الطاغى ٥٠ فقال الرجل الأول: ياسيادة السنجق ٠ فتسامل السنجق بحنق وغيظ مساذا ٥٠ ؟

وقال الرجل الثاني: ان الجمل الذي تملكه ••

قال السنجق بغضب ينذر بعاصفة هل أصابه أحد بسوء ؟

قال الرجل الثالث والرجل الرابع: لا ٠٠ لكنه يريد ناقة تسلى

هكذا سار الناس ليرفعوا الخلام عن أنفسهم فزادوا الأمر ظلما •• وهسكذا يمكن أن نفهم عبدة الطاغوت ••

• • • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### ماذا يفعل غير المؤمن اذا أصابته محنة

س : كل انسان يقع في محنة ، يلجأ اللي الله ويدعسوه ، ليرضع عنه المحنة . . نما الغرق بين المؤمن وغسير المؤمن في هذا الشيسان ؟

## ويجيب فضسيلة الامام:

ان الانسان بدون ايمان لا يتذكر خالقه الا اذا أصله شيء مؤلم في نفسه أو ماله ٥٠ وعندما يشعر بالضلعف غانه يدعو الله في كل حالاته قاعدا أو مضطجعا أو قائما ٥٠ وما ان يستجيب له الله فيكتشف عنسه

الضرر فانه ينسى فضل الله ٥٠ هـكذا يزين الشيطان الطريق الى الضلال أمام غير المؤمنين الايمان الحق بالخالق الوهاب ٠

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

#### عناد اليهود

س : لمساذا عائد اليهود في دخول الاسسلام مع انهم تراوا في التوراة البشارة بالرسول ؟

# ويستجيب فضيلة الامام:

ان الرسول محمدا عليه الصلام دين الله الذي اكتمل به منهج السماء داعيا اياهم أن يدخلوا في الاسلام دين الله الذي اكتمل به منهج السماء الى الأرض ٥٠ لكنهم بعد أن حرفوا التوراة ، وبعد أن تجاهلوا ما جاء بها بشارة بمحمد رسول الله ٥٠ وبعدها فتتح الله قلوب الأوس والخزرج فتوحدت تحت اسم احد هو « الأنصار » ، وبعد أن ضاعت على هؤلاء اليهود لعبة التفريق بين العرب ، وادعاء السيادة عليهم ، لانهم أصحاب كتاب منزل من عند الله ٥٠ هؤلاء اليهود يدعوهم الرسول الى دين الله الاسلام فيقولون انهم لن يتبعوا الا ما أنزل عليهم ٠

ولم يسمح هؤلاء اليهود بأن يقارنوا ما أنزل عليهم حقيقة وما جاء به القرآن الكريم ٥٠ حيث أن القرآن الكريم كتاب مصدق للتوراة الحقيقية التى لم تزيف ٠ لكن هؤلاء اليهود يصدون قلوبهم عن الفهم وعقولهم عن الحس ٥٠ واحساسهم عن التعقل ٥٠ يغلقون اتصال الإدراكات بعضها ببعض ٥٠ وينسون أن الكفر بالقرآن هو في ذات الوقت كفر بالتوراة الحقيقية ٥٠

# جسزاء غسير المؤمنين على أعمالهم

س: هل أعمال العلماء والباحثين الذين قاموا بأبحاث تغيد البشرية .. يوجد لها ثواب في الآخرة ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

على قدر ايمان هؤلاء وعلى قدر اتجاههم بأعمالهم الى الله يكون الثواب ١٠٠ أمن من عمل وهو مشرك بالله كافر به فلقد أخذ من الدنيسا المجدى الذى سعى من أجله ، والعظمة اللتى تمناها ، والجاه الذى رغب فيه ١٠٠ لكن فى الآخرة لن ينال سوى عقاب المشرك بالله ١٠٠

بل ان المسلم الذي يعمل من أجل أن يقال عنه أنه عمل كسذا وأقام كذا ٥٠ هذا المسلم رغم ايمانه بالله — غانه في عمله لم يتجه به الى الله ، ولكن الى البحث عن التظاهر كأن يقال : « غلان عمل كسذا ٥٠ » ٥٠ هذا المسلم ينطبق عليه قول الرسول في حسديث شريف ما معناه حين قال ان الله يقول للانسان الذي عمل من أجل أن يقال عنه في الدنيا : « لقد عملت ليقال وقسد قيل » ٠٠

هكذا نتدبر أمر أعمالنا لتكون النية فى كل عمل متجهة الى الله نطلب منه القبول والثواب ٠٠

• • • • • • • • • •

# المنافقون وعقابهم في الدرك الأسفل من النار

س : لسادًا جعل الله عقاب المنافقين في الدرك الأسفل من النار ؟

# ويجيب فضيلة الامام :

ذلك انهم خدعوا الله والمؤمنين فقالوا كلمات الايمان دون أن يكون لها رصيد ايماني في قلوبهم ٠٠ وذلك هو عين الكذب ٠

ولذلك يكون العقاب من جنس ما فعلوا ٠٠

لقد أعلن هؤلاء المناغقون الايمان ونالوا به فى الدنيا نفس مكانة المؤمنين الصادقين لكنهم كانوا كاذبين ٥٠ لأن قلوبهم خالية من رصيد الايمان ٥٠ أعلنوا كلمة « الكفر » ٠

لذلك فان الله والمؤمنين يطبقون عليهم فى الدنيا أحسكام الاسلام ، فلهم ما للمسلمين من حقوق ولكن فى الآخرة هم فى الدرك الأسسفل من النار ٥٠ بل ويظهر الله منهم كبار المنافقين فلا يصلى الرسول على قبورهم • هكذا يقع المنافقون فى شرك الخداع الذى حاولوا أن يقيموه للمؤمنين • هكذا يقع كل منافق فى الدرك الأسفل من عذاب الدنيا والآخرة • • قسد ينال حقا من حقوق المسلمين لكنه لا يستمتع به لأنه حق مسروق لا يطابق رصيد الايمان فى القلب •

• • • • • • • • •

. . . . . . . . . . .

#### من غرائب طلبات اليهسود

س : لمساذا طلب توم موسى أن يخرج الله لهم من الأرض : « من بتلهسا وتثاثها وخومها وعدسسها وبعسسلها » مع أنه أنعم عليها بالمن والسسلوى ؟

# ويجيب غضيلة الامام:

نتأمل طلب قوم موسى أن يخرج لهم الله من الأرض « من بقلها وقثائها وفومها وعدسها » غان تلك الألوان من الطعام أدنى مرتبة من المن والسلوى • • ذلك أن المن والسلوى لا تعب للانسان غيهما • • أما البقل والقثاء والفوم والعدس • • فهى نباتات يزرعها الانسسان ويكدح فى سبيل أن تخرج من الأرض • •

والبقل هو كل نبات لا ساق له من الأرض مثل المنس والهجــل والجرجير والكرفس ٠٠

والقثاء هي ما نعرفه شبيهة للخيار ٠٠

والفوم • • يفسرها البعض بأنها الثوم • •

وهكذا نجمد أن الحق يوضح أن الألوان التي طلبُوها من الأطعمة لهما من المشمقة والتعب ما يرهق الانسان ٥٠ ذلك أنها تدخل في دائرة

قانون السببية • • أى الانسان يكدح بعرقه ليحرث الأرض ويضع البذور ويروى الزرع بالمياه فى موسم ويبحث عن وسائل لصرف الماء الزائد عن حاجة الزرع ثم الحصاد • • أما « المن والسلوى » فان ارسالهما كرزق لهم انما هو قادم بما لا تعب لهم فيه أو ارهاق • • انه بأسباب الله المباشرة التي لا دخل للعبد فيها بأى تعب •

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

• • • • • • • • • •

## سجود اليهود على جهسة وأحسدة من وجوههم

س: أن اليهود يسجدون في مسلاتهم على جهسة وأحسدة من وجوههم . . لماذا ؟

# ريجيب فضيلة الامام:

لقد رفع الله جبل الطور فوق قوم موسى وجعله بقدرته الكاملة اللانهائية كالظلة فوقهم ٥٠ وأمرهم أن يأخذوا التكاليف الايهانية ٥٠ وخف عوا خوفا من سقوط الجبل فوقهم ٥٠ واستقبلوا ما أمر به الله ساجدين خائفين ٥

سجدوا مخوف ٠٠ دليلا على قبول التكليف ٠٠

لكنهم جعلوا سجودهم غريبا ٠٠

انهم يسجدون على جهة من وجرههم ليروا الجبل المرفوع فوقهم اثناء سجودهم •

ولقد ظلت هـذه المسألة باقية في سـجود من يعتنقون العقيدة الاسرائيلية الى اليوم ٠٠

انه الخوف من أن ينطبق الجبل عليهم ٠٠ وقد ظل هدذا المشهد بأثره الباقى فى سلوكهم عندما يسجدون ٠٠

وكأن الحق كان يريد أن يذكر هم برفع الجبل من فوقهم • • ان وجودهم فى ظل الجبل رحمة بهم • • وانه من رحمته أيضا ان أمرهم باتباع المنهج الايمانى • • ذلك أن حياة الانسان دون منهج لا قيمة لها • • بل اندكاك الجبل فوق من لا منهج له أفضل من بقائه حيا • •

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

• • • • • • • • • •

#### هل نرى الله في الأخرة

س : كيف ترى الله يسوم التيامة ؟ ولمساذا نعجز عن رؤيته في الدنيا ؟

## ويجيب فضيلة الامام:

ان الانسان مخلوق على هيئة لا تمكنه من الرؤية المباشرة لله • • لذلك طلب المولى عز وجل من موسى أن ينظر الى الجبل • • وتجلى الله للجبل • ونحن نعرف ان الجبل له من الصلابة والقوة والتماسك ما يعرفه كل البشر • •

غماذا حدث للجبل ؟ لقد اندك الجبل ٠٠ كأن الله يقول لموسى :

- أنا لم أضن عليك بالرؤية ولكنى رحمتك بأنى لم التجل لك •• ذلك أن الجبل قدد أندك حينما تجليت عليه •

وما الذي حدث لوسى عليه السلام ؟ لقد خر موسى صبعقا ٠٠

لقد صعق موسى من رؤية الجبل المدكوك عندما تجلى الله للجبل ٠٠ وكأن الله بهذا الأمر يحسم تلك المسأنة ٠٠ مسألة رؤية الانسان لله رؤية مادية ٠٠

ان المتكوين البشرى غير معد لهذه الرؤية في هذه الدنيا ٠٠ • ان المتى قدد أدخر لنا رؤيته في اليوم الآخر ٠٠

لقد خلقنا فى الدنيا بأجهزة مصكومة بقوانين فى حدود الادراك و ولقد أوضحت حدود قوانين ادراك العقل وحدود ادراك السمع وحدود ادراك البصر ٥٠

ان لكل حواس الانسان حدودا تقف عندها ٠٠

ان البشر الآن يدركون بالمجاهر \_ الميكروسكوب \_ ما لم يكونوا يدركونه من قبل بالعين المجردة وهو قريب منهم ٥٠ كالميكروب مثلا ٥٠

والبشر الآن يدركون الآن بصناعة التلسكوب ما لم يدركونه على

والبشر يدركون الآن بواسطة الاذاعة المرئية والمسموعة ما لم يكن يدركونه من قبل ٠٠ وعلى مسافات بعيدة للغاية ٠

لقد استطاع الانسان وهو من خلق الله ، أن يصنع أجهزة غاية في التعقيد والابداع الذي وحبه الله للانسان • • هذه الأجهزة توسع حدود الرؤية والسمع والادراك المحسوس • • كالأهمار الصناعية وغيرها • • وكل تلك الأجهزة مصنوعة بفضل المخ الذي خلقه الله للانسان وبفضل المادة المخلوقة من الله • •

ونحن فى هذه الحياة نأكل ونشرب ونتعوط ، وتمر على الواحد فينا عملية الأيض أى الهدم بعد البناء • • ويكفى أن نعرف ان المخ الانسانى به عدد من الخلايا تموت كل يوم • • والجسم الانسانى يستبدل خلاياه ويجددها الى عمر مدد ولا يستطيع بعدها تجديد خلاياه •

ان البناء والهدم عمليتان مصاحبتان للحياة في ذات الانسان • لكن اعداد الله لنا يوم البعث سوف يكون مختلفا • ان مقاييس الآخرة تختلف عن مقاييس الدنيا • •

• • • • • • • • • •

• • • • • • • • • •

# يوم الدين موجــود في عـلم الله

س : هنساك من يتسسامل عن حيقة يوم الدين . . ومسادًا سوف يجرى غيه من حساب وعقاب ؟

# ويجيب فضيلة الامام:

نعم ان يوم الدين مرجود في علم الله سبحانه وتعالى ١٠٠ بأحداثه كلها ١٠٠ بجنته وناره ١٠٠ وكل الخلق سيحاسبون فيه ١٠٠ وعندما يريد الله سبحانه وتعالى لهذا اليوم أن يكون ١٠٠ أو يخرج من علمه سبحانه وتعالى الى علم غيره ١٠٠ سواء من الملائكة أو البشر ١٠٠ أو من غيرهما من خلق الله ١٠٠ نقول ان الله سبحانه وتعالى حين يريد أن يخرج شيئا من علمه الى علم خلقه على اطلاقهم ١٠٠ فانه يقول كلمة «كن » ١٠٠ فيخرج الشيء من علم الله الا ربى ربى الى علم غير الله المحدود ١٠٠ أي أن الله سبحانه وتعالى ١٠٠ لا يحده يوم ولا زمن ١٠٠ ولا مكان ١٠٠ ولكنه جال جلاله اذا قال هدنا يوم الدين ١٠٠ كان ذلك هو يوم الدين ١٠٠ فاذا أراده الله سبحانه وتعالى أن يظهره بعد مليون سنة ١٠٠ حدث بعد مليون الله سبحانه وتعالى أن يظهره بعد مليون سنة ١٠٠ حدث بعد مليون سنة ١٠٠ حدث بعد مليون سنة ١٠٠ هو موجود في علمه ١٠٠

بكل مواصفاته من زمان ومكان ٥٠ وحشر ٥٠ وطريقة بعث ٥٠ وطريقة حساب ٥٠ وجنة ونار ٥٠ كل هذا موجود في علم الله ٥٠ والله سبحانه وتعالى يملك أن يكون يوم الدين هو هذه اللحظة أو هر بعد ألف سنة ٥٠ أو هو بعد ملايين السنين ٥٠

ان الله عنده علم الساعة ٥٠ وما دام قد تقرر ٥٠ غليست هناك موة في هذه الدنيا تستطيع أن تمنع حدوثه ٥٠ انه لا محالة ٥٠ غلا تطلبوه بكلمة كن ٥٠ وأنتم في عجلة ٥٠ لماذا ؟ ٥٠ لأن المؤمن الحقيقي اذا كان يخشي شيئًا ٥٠ غانه يخشي يوم الساعة ٥٠ ويوم الحساب ٥٠ واذا كان يخشي شيئًا ٥٠ يخشي عدل الله سبحانه وتعالى ٥٠ الذي لا يترك معنيرة ولا كبيرة الا أحصاها ٥٠ « ووجدوا ما علموا حاضرا » ٥٠ المسنيرة قبل الكبيرة ٥٠ واذا كان لا يترك شيئًا صغيرا فماذا يفعل في الكبئر ٥٠ والانسان المؤمن يخاف يوم الحساب ويخشاه مهما كان ايمانه ٥٠ انه يرتعد من هول ذلك اليوم ٥٠ أما الانسان المؤمن يخاف يوم الحساب ويخشاه مهما كان ايمانه ٥٠ ويخشاه مهما كان ايمانه ٥٠ أما الانسان المؤمن يخاف يوم الحساب الكافر المتحدي غانه هو الذي عن جهل ٥٠ وعن عدم ادراك ٥٠ لا يعرف معنى الآخرة ولا معنى الحساب ٥٠ ومن هنا فهو يستعجل ٥٠ يريد أن يصل الى الآخرة و وو علم ما فيها وما ينتظره فيها ٥٠ لما ذكرها على

## الحساب على الارادة الحرة

س : هل يحاسب الانسان على الأعبال التي يجبر على غعلها ٠٠٠ أ

## وبجيب مضيلة الامام :

هناك أفعال تأتيها وأنت مكره ٥٠ كأن يجلدك رئيس العصابة لتسرق ٥٠ وتضطر كارها ٥٠ وتحت صدوت التعذيب أن تسرق ٥٠ وتحاول أن تهرب • • فيعيدك • • ما دمت تأتى هـذا العمل مكرها • • فقد أسقط الله عنك الحساب • • حتى فى الايمان • • مصداقا لقول الله سبحانه وتعالى • • عن الاكراه عن الكفر • • « الا من أكره وقلبه مطمئن بالايمان » • • اذن الاكراه يسقط الحساب • •

تبقى بعد ذلك الارادة الحرة ٥٠ ولقد شاء الله سبحانه وتعالى أن يضع هذه الارادة الحرة في مكان لا يستطيع أن يسيطر عليها أحد في العالم ٥٠ أنها في القلب ٥٠ وما هو داخل القلب أو النية ٥٠ لا تستطيع الدنيا كلها أن تصل اليه ٥٠ فأنت قد تكره انسانا ٥٠ وربما تحت التعذيب ٥٠ أو التهديد ٥٠ أو الخوف ٥٠ تتظاهر بالحب ٥٠ ولكن الحقيقة أنك تكرهه من داخل قلبك ٥٠ وتبقى هذه الحقيقة لا تستطيع أن تمسها الدنيا كلها ٥٠ أنت لا تريد أن تفعل شيئا قد يكرهك الناس على فعله ٥٠ ولكنك في قلبك تكرهه وتنكره ٥٠ والله يعلم ما تخفي الصدور ٥٠

اذن الحساب هنا على الارادة الحرة ٥٠ التى لا يستطيع بشر ولا قوة فى الأرض أن تجبرك على شىء فيها ٥٠ ولكنها متروكة لك وحدك ٥٠ وهى لا تتغير ولا تتبدل اذا كنت غنيا أو فقيرا ٥٠ مريضا أو صحيحا ، كبيرا أو صدغيرا ، قويا أو ضدعيفا ٠٠

## الله لا يقبسل جسراء نفس عن نفس

س: هل يتبل الله من الانسان المسالح يوم القيامة أن يعطى من حسناته للانسان الطالح ؟

## ويجيب فضيلة الأمام:

ان الحق يعلمنا أن كل نفس مسئولة عما فعلت ٥٠ فلا تستطيع نفس أن تعطى من عملها لنفس أخرى ٥

اذن فهناك نفسان ٠٠

نفس مؤمنة تريد أن تجزى عن نفس أخرى كافرة •

وهناك نفس ثانية تأتى ذليلة يوم القيامة وفقيرة من العمل الصالح وترغب أن يقبل الله بعضا من عمل النفس المؤمنة التى تتمنى هى الأخرى أن تجزى عن النفس الكافرة •

ففي يوم القيامة ستحاسب كل نفس فيه على قدر عملها ٠٠

فلر جاء يوم القيامة واحد وقال « ياربي أنا سوف أجزى عن فلان أو أنا سوف أكون مكان فلان ٥٠٠ أو أنا سوف أقضى المحق عن فلان » ٥٠٠

هــذا القول سوف يسمعه الانسان الذي يطلب له الانسان المؤمن أن يجزى عنه ٠٠ وسيون موقفه موقف الذلة ٠

لكن الله لا يقبل جزاء نفس عن نفس أخرى ٠٠

وكأن النفس الجازية التي تريد أن تعطى من عملها الصالح -

المرطة الأولى هي التي تذهب فيها الى الله تطلب الشفاعة فلا يقبل الله الشفاعة عن نفس عملها طالح •

المرحلة الثانية هي أن تذهب النفس الجازية تطلب من الله أن تفتدى بعملها الصالح نفسا أخرى عملها طالح ٠٠ هنا لا يقبل الله الفدية أو العدل ٠

و المقصود بالعدل هو هنا أن النفس المؤمنة ترجو الله أن يأخذ من عملها غدية تفتدى بها النفس ذات العمل الطالح ٠٠

اذن

الثفاعة مستحيلة من نفس لنفس أخرى •

والصفقة المادية \_ أى الافتداء أيضا \_ مستحيلة • والافتداء المقصود هو « العدل » •

# معتسويات

| الصفحة | الموضـــوع                               |
|--------|------------------------------------------|
| 0      | النعم فينا ولكن لا ندركها                |
| ٩      | الحكمة من التدبر في آيات الله في الكون   |
| ٨      | قدرة الله تذكرنا دائما بالأمانة          |
| ٩      | الاسالام يجمع بين الدنيا والآخرة         |
| 1.     | متى يفر الانسان بدينه                    |
| 14     | ربح الدنيـــا وربح الآخــرة              |
| 14     | تحصين المؤمن من مهلكات النعم             |
| 12     | عندما يغتر الانسان وينسى قدرة الله       |
| .10    | النعم يجب أن تذكرنا بالمنعم              |
| 14     | معنى الايمـــان بالله                    |
| 14     | الله مانح النعم وسالب النعم              |
| 19     | حقيقة التوكل على الله                    |
| 71     | نعمة الصراط المستقيم                     |
| 74     | كل مشكلة لها حل عند الله                 |
| 78     | أمثلة من طالقة القدرة                    |
| 77     | منطق الايمان ومنطق المادية               |
| 44     | الايمان بالآخرة وأثره في ساوك العبد      |
| 4.     | المؤمن أذكى الناس جميعا                  |
| 44     | أحاط الله بكل شيء علما • كيف ؟           |
| 44     | الله قسم الناس الى ثلاثة أصناف ما هي ؟   |
| 40     | الايمان يشع من القلب على الجوارح • كيف ؟ |
| 424    | الرزق الذى تحصل عليه لك وللآخرين         |

| المفحة | الموضـــوع                                           |
|--------|------------------------------------------------------|
| 47     | في حدود الله حماية للمجتمع كله • كيف ؟               |
| 44     | الصــــبر نوعـــان                                   |
| 2.     | هل وجود الله يحتاج الى دليك                          |
| 13     | اسلام العقيدة واسلام النفاق                          |
| 24     | صفات المؤمنين ـ ما هي و                              |
| 22     | عظمة الخالق وكل ميسر لما خلق له                      |
| 20     | هل يجب علينا معرفة الحكمة من وراء كل تكليف           |
| ٤٧     | البائعون أنفسهم لله                                  |
| ٤٩     | الانسان يتعرف على الخالق بالفطرة • كيف ؟             |
| 0+     | الله يحمى المؤمن ولو كان ضعيفًا • كيف ؟              |
| 70     | مل الله ف حاجة لعبادتنا ؟                            |
| 04     | لفظ « الله » له معنى واحد فى كل العقول كيف ؟         |
| 00     | الجنة _ ومالا عين رأت ثوابا للمؤمن                   |
| 07     | ابتلاء الله للانسان كيف نستقبله ؟                    |
| ov     | الأسلام هل هو للعرب خاصة أم للعالم كاغة ؟            |
| OV     | الايمان وضرورة العمل الصالح                          |
| 4.     | حمد الله على نعمه وعطاياه                            |
| 71     | الغيب • • ولماذا أخفاه الله علينما ؟                 |
| 77     | الشمس لا ينبغى لها أن تدرك القمر كيف ؟               |
|        | ولا الليل يسبق النهار لماذا ؟                        |
| 75     | ميثاق الله والعهد الذي نسييه الانسان                 |
| 77     | الاكتشافات العلمة _ من فضل الله على العقل            |
| 44     | العلم الذي اختص الله به نفسه والعلم الذي منحه للعباد |
| Y+     | المستشرقون والاعجاز القرآني                          |
| 77     | الرد غلى مزاعم المستشرقون                            |
| ٧٤     | هل الطبيعة هي التي أوجدت الكون؟                      |

| الصفحة | الموضـــوع                                               |
|--------|----------------------------------------------------------|
| Yo     | حماقة الفلاسفة                                           |
| ٧٦     | غباء الذين يجعلون لله أندادا                             |
| ٧٩     | أعمال الكافر _ ولماذا وصفها الله بالسراب؟                |
| ٨٠     | أعمال الكافر _ هل يقبلها الله ولمــاذا ؟                 |
| 74     | القلوب وهل تكون أقسى من الحجارة كيف ؟                    |
| Αŧ     | الشيطان يخوف أولياءه • كيف ؟                             |
| ٨٥     | مداخل الشيطان للنفس هل تعرفها ؟                          |
| A٦     | خطباء الفتنة ٠٠ من هم ؟                                  |
| AY     | الفراعنة ، والملوك ما الفرق بينهما ؟                     |
| 9.     | الشرك • • ولماذا وصفه الله بأنه ظلم ظلم عظيم ؟           |
| 94     | دعــوة الحق _ ودعــوة الباطل                             |
| 90     | المفسدين في الأرض _ من هم ؟                              |
| 97     | عبدة الطاغوت                                             |
| 1.1    | المنافقون ولماذا كان عقابهم الدرك الأسفل من النار ؟      |
| 1+8    | كيف نرى الله في الآخرة ولماذًا نعجز عن رؤيته في الدنيا ؟ |
| 1+٧    | هل يحاسب الانسان على عمل اكره عليه ؟                     |